# اسلام، جمهوریت اور آئین پاکستان

سیاسی ومذہبی قائدین و کار کنان کے لیے رہنما کتا بچہ

ترتیب دندوین: محمد اسسر ار مدنی

محباس تحقيت اسلامي

# جمله حقوق بحق اداره محفوظ بين

نام كتاب: اسلام، جمهوريت اور آنكين بإكستان

مرتب: محمداسرار مدنی

معاونین: محمد جان اخونزاده، تحمید جان الازهری

ضخامت: 151 صفحات

ناشر: مجلس تحقیقات اسلامی (IRCRA)

ايدُيش: چوتھاليدُيشن(2021)

### سٹاکسی:

(۱) مجلس تحقیقات اسلامی، پی او بکس نمبر 5 ، نوشرہ کے لی کے۔

(۲) ادارهامن و تعليم اسلام آباد - فون نمبر 2351560-251

mail@pef-global.org 1827پياوبکس نمبر

(۳) مكتبه عمر فاروق، قصه خوانی بازار پیثاور (۴) مكتبه امام ابل سنت گوجرانواله

(۵) اسلامی کتب حنات، بنوری ٹاؤن کراچی (۲) کتاب محسل، اردوبازار لاہور

# انتساب

ان تمام اہل علم و دانش کے نام حب نہوں نے وطن عسزیز مسیں انتہاپ ندی کے حسلان انتہاپ ندی کے حسلان ورائش کو میں مسین حصہ لے کریا کتانی قوم کو جگایا

# فهرست

| 10 | تقریظات و تا شرات از جید علمائے کرام، مذہبی قائدین و دانشوار ان ملت |
|----|---------------------------------------------------------------------|
| 15 | عرض مرتب                                                            |
| 18 | باب اول: جمهوریت اور جمهوری اقدار                                   |
| 19 | فصل اول : جمهوريت                                                   |
| 19 | مفهوم                                                               |
| 19 | جمهوریت کی اقسام                                                    |
| 20 | بلاواسطه جمهوريت                                                    |
| 20 | بالواسطه جمهوريت                                                    |
| 21 | جمہوریت کی خوبیاں                                                   |
| 21 | فلاح عامه                                                           |
| 21 | عوام کی حکومت                                                       |
| 22 | اخلاقی بہبود                                                        |
| 22 | امن پیند                                                            |
| 22 | حبالوطني                                                            |
| 23 | هر دل عزیز                                                          |
| 23 | انسان دوستی                                                         |
| 23 | مساوات                                                              |
|    |                                                                     |
|    |                                                                     |

| 23 | انقلا بات سے تحفظ                                                                                                                                                                                                               |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 24 | سیاسی شعور میں اضافہ                                                                                                                                                                                                            |
| 25 | فصل دوم: جمهوری اقدار اور اسلامی تعلیمات                                                                                                                                                                                        |
| 25 | اجتماعی بھلائی                                                                                                                                                                                                                  |
| 26 | انصاف                                                                                                                                                                                                                           |
| 27 | آزادي                                                                                                                                                                                                                           |
| 27 | مقبول اور مکمل خو د مختاری                                                                                                                                                                                                      |
| 28 | زندگی کی اہمیت                                                                                                                                                                                                                  |
| 28 | مساوات                                                                                                                                                                                                                          |
| 29 | تنوع                                                                                                                                                                                                                            |
| 29 | خوشی کا حصول                                                                                                                                                                                                                    |
| 30 | حقیقت یاشیج                                                                                                                                                                                                                     |
| 30 | وطن کی محبت                                                                                                                                                                                                                     |
| 30 | قانون کی حکمرانی                                                                                                                                                                                                                |
| 22 | باب دوم: حکومت اوراس کے مختلف شعبہ جات                                                                                                                                                                                          |
| 32 | من به المنطق المنطق<br>منطق المنطق |
| 33 | حکومت کے شعبے                                                                                                                                                                                                                   |
| 33 | معو ت ہے ہے<br>حکومت کی درجہ ہندی                                                                                                                                                                                               |
| 34 | _                                                                                                                                                                                                                               |
| 36 | باب سوم: اسلام اورجههوريت                                                                                                                                                                                                       |
|    |                                                                                                                                                                                                                                 |

| 37 | فعل اول: جمهوريت كااسلامي تضور                                  |
|----|-----------------------------------------------------------------|
| 37 | جمهوریت کامتبادل صرف آمریت                                      |
| 38 | تشکیل حکومت میں عوامی رائے کی اہمیت                             |
| 39 | خلافت راشدہ میں کثرت رائے کی اہمیت                              |
| 41 | فقہاکی نظر میں کثرت رائے کی اہمیت                               |
| 42 | فصل دوم : جمهوریت اور تکفیر                                     |
| 42 | فقہاکے نزدیک تکفیرے بنیادی اصول                                 |
| 43 | اسلامی قانون میں ایک احتمال تکفیر بھی مانع تکفیر ہے             |
| 47 | باب چہارم: جمہوریت کے متعلق مذہبی شبہات وخد شات اوران کاازالہ   |
| 48 | عوام حاكميت ِياقتدارِاعلى كى بنياد پر تكفير                     |
| 48 | پہلاخدشہ:قرآن وسنت کی پابندی کے لئے کثرت رائے کی شرط            |
| 49 | د وسراخدشه: آئین میں اکثریت کی رائے پر تبدیلی                   |
| 50 | تیسر اخدشه: شرعی احکام پر حکومتی عمل در آمد قانون سازی کی محتاج |
| 52 | چوتھاخدشہ:قرآن کی روسےاکثریت کی رائے پر فیصلہ گمراہی ہے         |
| 53 | یانچوال خدشہ: جمہوریت میں اکثریت حق وباطل کی معیار ہے           |
| 54 | جپھٹاخد شہ : جمہوریت میں عالم وجاہل دونوں کاووٹ برابر ہے        |
| 56 | ساتواں خدشہ: مصور پاکستان علامہ اقبال ًاور جمہوریت              |
| 57 | آٹھوال خدشہ: جمہوریت میں بدعنوان لوگوں کے ودٹ پراعتراض          |
| 58 | نوال خدشہ: سر براور پاست کے لیے قریشی ہونے کی شرط               |

| 61 | د سوال خدشه: جدید قومی ریاست اور جهاد                                      |
|----|----------------------------------------------------------------------------|
| 64 | باب پنجم: قومی اور بین الا قوامی قوانین کی شرعی حیثیت                      |
| 65 | قانون وضعی کی حیثیت                                                        |
| 67 | پارلیمانی حکومت آمریت سے بہتر                                              |
| 69 | بین الا قوامی قانون کی <sup>حیث</sup> یت                                   |
| 72 | باب عشم: آئين پاکستان کی شرعی حیثیت                                        |
| 73 | فصل اول: کیا پاکستان کاآئین کفریہ ہے؟                                      |
| 73 | پاکستان دارالا سلام ہے                                                     |
| 75 | پاکستانی حکمر انوں اور عدالتوں کی شرعی حیثیت: جید علما کا فتویٰ            |
| 78 | آئين پاکستان ايک صحيح،لازم اور نافذ معاہدہ                                 |
| 78 | شریعت پر عمل عدالتی فیصلے سے مشر وط نہیں                                   |
| 79 | پارلیمنٹ کا قانون سازی کااختیار مطلق نہیں                                  |
| 79 | شرعی عدالت کے اختیار ساعت سے باہر قوانین شریعت سے بالا تر نہیں             |
| 80 | پارلیمنٹ کو نظریاتی کو نسل کی سفار شات ماننے کا پابند نہیں کیا جاسکتا<br>ص |
| 81 | اسلامی نظریاتی کونسل اور شرعی عدالت صحیح سمت میں پیش رفت                   |
| 81 | آئین پاکستان اور پرامن انتقال اقتدار                                       |
| 82 | عصر حاضر میں خروج کے نتائج                                                 |
| 83 | تعلیم و تربیت کے ذریعے ماہرین شریعت و قانون کی تیاری                       |
|    |                                                                            |
|    |                                                                            |

| 84  | فصل دوم: پیغام پاکستان کے عنوان سے متفقہ فتوی                 |
|-----|---------------------------------------------------------------|
| 84  | متفقه اعلاميه                                                 |
| 91  | خلاصه کلام                                                    |
| 93  | فصل سوم: قرار داد مقاصد کامتن                                 |
| 95  | فصل چهارم: قومی ریاست اور جهاد                                |
| 101 | باب ہفتم :آئین باکتان پر معترضین کے شبہات کا تنقیدی جائزہ     |
| 102 | آئین پاکستان پر وار د کیے جانے والے شبہات کا خلاصہ            |
| 103 | 1: آئین میں ار کان پار لیمان کو مطلق تر میم کاحق              |
| 104 | 2: خاتمهٔ سود کے وعدے کاعدم ایفا                              |
| 105 | 3: صدراور وزیراعظم کامحاہے سے استثناء                         |
| 106 | 4: سر براہی کے لیے مر داور قاضی کے لیے اسلام اور عدالت کی شرط |
| 107 | 5: سر براہ مملکت کے لیے جرم کی معافی کاصوابدیدی اختیار        |
| 109 | باب ہشتم :اسلامی حکومت کے بنیادی اُصول                        |
|     | ١٩٥١ء ميں مڪاتبِ فکر کے متفقہ نکات                            |
| 110 | اسلامی مملکت کے بنیادی اصول۔                                  |
| 114 | اسائے گرامی حضرات شر کائے مجلس                                |
| 116 | باب نهم : ووٹ کی شرعی حیث <b>یت</b>                           |
| 117 | ووٹ کی شرعی حیثیت                                             |
| 118 | اميدوار                                                       |

| 119 | ووٹاور ووٹر کی مختلف حلیثیتیں                                                                                    |  |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| 119 | ووٹ کی پہلی حیثیت: شہادت                                                                                         |  |
| 119 | دوسری حیثیت: سفارش                                                                                               |  |
| 120 | تیسری حیثیت:و کالت                                                                                               |  |
| 121 | تنبي                                                                                                             |  |
| 122 | خلاصه بحث                                                                                                        |  |
| 124 | <b>ضمیمه: کلمل تقریظات و تاثرات</b><br>مولاناتهیچالحق،مولانافضل الرحمن، ڈاکٹر قبله ایاز، پروفیسر ساجد میر ،علامه |  |
| 125 | ثاقب اکبر، حامد میر، مولاناز اہدالراشدی، مجیب الرحمان شامی، لیاقت بلوچ                                           |  |
| 147 | فهرست مراجع                                                                                                      |  |

# تفتسریظات و تاثرات(۱) ازجید علمائے کرام،مذہبی قائدین ودانشوارانِ ملت

زیر نظر کتاب "اسلام، جمہوریت اور آئین پاکستان" میں بہت سے سلگتے سوالات کو موضوع بحث بنایا گیاہے، نیز آئین پاکستان کے حوالے سے بہت سے خدشات کاازالہ بھی کیا گیاہے۔

مولانا سميع الحق صاحب، مهتم جامعه دار العلوم حقانيه،

امير جمعيت علاء اسلام (س) پاکستان

کتاب ''اسلام ، جمہوریت اور آئین پاکستان ''میں پاکستان کے جمہوری نظام اور دستور کے حوالے سے چنداہم سوالات کو موضوع بحث بنایا گیا ہے اور روایتی جذباتی اسلوب سے ہٹ کر علمی لہجے میں مدلل بات سمجھانے کی کوشش کی گئی ہے۔ بعض مسائل میں قرآن و سنت اور فقہی و قانونی ذخیر ہے سامندلال کیا گیا ہے ، جس سے فکر و نظر کے نئے در پیچے کھل جاتے ہیں ، گویا پاکستان اور اس کے آئین کوشر یعت اسلامیہ اور عالمی تناظر میں سمجھانے کی بھر پور کوشش کی گئی ہے۔ میں اس کاوش پر عزیزم محمد اسرار مدنی اور ان کے رفقاء کار مولانا تحمید جان وغیر ہ کو خراج شخسین پیش کرتا ہوں۔ مجھے امید ہے کہ مجلس تحقیقات اسلامی کی یہ کاوش آئین پاکستان ، اور جمہوری نظام کے حوالے سے بہت سارے غلط فہمیوں کا از الہ کرے گی اور اسلامی جمہور یہ پاکستان کے حوالے سے بہت سارے غلط فہمیوں کا از الہ کرے گی اور اسلامی جمہور یہ پاکستان کے حوالے سے جاری مثبت اور تعمیری مکالمے میں کر دار ادا کر لگا۔

مولانافضل الرحمن ،صدر متحده مجلس عمل ياكستان

ن کیل "تین س" سسته مدین وافع کند

نوٹ: مکمل تقریظات کتاب کے آخر میں ملاحظہ فرمائیں-

عرصہ دراز سے پاکستان کے جمہوری نظام کی بعض خامیوں کی وجہ سے نظم مملکت کے بارے میں متعدد سوالات اٹھنے کے بعد پاکستان ، جمہوریت اور دستور پاکستان پر کچھ عناصر مذہبی بنیاد وں پر متعددا شکالات پیش کررہے ہیں، زیر نظر کتاب میں ان سوالات کا انتہائی مدلل انداز میں جامع جواب فراہم کیا گیاہے۔ نیز آئین پاکستان کے حوالے سے شبہات کا بہترین ازالہ کیا گیاہے۔ پروفیسر ڈاکٹر قبلہ ایاز ، چئر مین اسلامی نظریاتی کونسل پاکستان

دنیا میں سیاسی حوالے سے آئینی حکومتوں کی تشکیل کے آغاز سے لے کر آج

تک مسلمان معاشر وں میں بعض ایسے گروہ موجود ہیں جو تاریخ کے کسی خاص
موڑ پر کھڑے رہ گئے ہیں اور وقت کے دھارے کے ساتھ ساتھ انھوں نے
آگے سفر نہیں کیا۔ یہ کتاب دراصل ایسے افراد کا ہاتھ پکڑ کر انھیں تاریخ کی
موجودہ شاہر اہ پرلانے کی ایک کوشش سے عبارت ہے۔

### علامه ثاقب اكبر، سر براه البصيره ريسر چ انسى ٹيوٹ

جناب اسرار مدنی صاحب نے مغربی نظریات کے افراد کو جھنجھوڑا ہے تو وہاں دین اسلام کے نام لیواؤں کو بھی اپناماضی یاد کرایا ہے تاکہ وہ اسکی روشنی میں مستقبل کی زلفیں سنوار سکیں۔انہوں نے اسلام میں جمہوریت اور عام آدمی کی رائے کی اہمیت کو اجا گر کر کے بتایا ہے کہ ہر رائے قابل ہے،اچھی بات کی

قدر کرناچاہیے اور اس پر عمل کرتے ہی فلاح دارین حاصل کی جاتی ہے، ہمیں توفی الدنیا حسنہ فی الاخرة حسنہ کا سبق دیا گیا جسے ہم پڑھتے توہیں لیکن عمل پیرانہیں ہوتے۔

# علامه پیراع إزاحمه باشمی، صدر جمعیت علائے پاکستان

مجلس تحقیقات اسلامی نے اس کتاب کے ذریعے بہت سے اعتراضات واشکالات کو دور کرنے کاسامان کیاہے اور ان عناصر کے لیے جو پاکستان کے جمہوری نظام اور پاکستان کے آئین کو بنیاد بنا کر (دانسٹگی یا نادانسٹگی میں) "تکفیری ماحول" پیدا کر رہے ہیں 'افہام و تفہیم اور اصلاح احوال کا وافر مواد فراہم کردیاہے۔

سينير پروفيسر علامه ساجد مير ،امير مركزى جعيت ابل حديث پاكستان

اسلام اور جمہوریت کے موضوع پر بہت لکھا جاچکا ہے لیکن محترم محمد اسرار مدنی صاحب نے اسلام اور جمہوریت کے تعلق کو پاکستان کے تناظر میں سمجھنے اور سمجھانے کی کوشش کی ہے۔

حامد مير صاحب ، كالم نگار روزنامه جنگ داينكر جيوڻي وي

اس پس منظر میں ریاست و حکومت کے مر وجہ مفاہیم اور اسلامی حکومت و خلافت کے اصولوں، دائروں اور طریق کار کے بارے میں پیدا ہوجانے والے شکوک و شبہات کا ازالہ اور خلافت راشدہ کے اصولوں اور طریق کار کواصلی شکل میں پیش کرنااہل علم کی ذمہ داری اور مختلف ارباب فکر ودانش اس کیلئے مصروف عمل ہیں۔ ہمارے فاضل دوستوں جناب اسرار مدنی، تخمید جان اور ان کے رفقاء نے زیر نظر کتاب میں اسی کاوش کو آگ بڑھایا ہے اور متعلقہ امور و مسائل پر علمی و فکری انداز میں گفتگو کی ہے جواس مسئلہ کو شبچھنے کیلئے کافی حد تک معاون ہوسکتی ہے۔

ابوعمارزابدالراشدي، دُائر يكثر الشريعة اكاد مي كوجرانواله

اس کتاب میں '' حکومت عوام کے لئے '' یعنی رفاہ عامہ اور فلاح عامہ کے تناظر میں اسلامی جمہوریت اور مغربی جمہوریت کے مشتر کہ اہداف کو اچھے انداز سے اجا گر کیا گیا ہے۔ پھر مر وجہ مغربی لادین جمہوریت کی کلی تکفیر کی آڑ میں ،اسلام کے اندر جمہوری اقدار کی نفی کا بھی ایک اچھا محاکمہ پیش کیا گیا ہے۔ دستور پاکستان ،مقننہ او راسلامی قوانین کی تیاری اور نفاذ کے متعدد اداروں کے حوالے سے پھیلائے گئے مخالطوں کو بھر پور طریقے سے رفع کیا اداروں کے حوالے سے پھیلائے گئے مخالطوں کو بھر پور طریقے سے رفع کیا ایسان کے اندر اسلامی نظام کے نفاذ کے لئے ،اب تک الٹھائے گئے تدریجی اقدامات کی تفصیلات بھی شامل کی گئی ہیں۔

لياقت بلوج ، قيم جماعت اسلامي پاكستان

مجلس تحقیقات اسلامی کی اس کاوش کی تعریف کی جانی چاہیے کہ اس نے جمہوری نظام اور پاکستان کے دستور کا ایک سنجیدہ جائزہ لینے کا اہتمام کیا ہے۔ ذیر نظر کتاب کے کسی جز سے اختلاف کیا جاسکتا ہے لیکن اس سے اختلاف نہیں کیا جاسکتا کہ آج کی پاکستانی سیاست اور صحافت کے مر وجہ اسلوب سے حتی الامکان گریز کرتے ہوئے دلیل کے ساتھ بات کی گئی ہے۔ پڑھنے والوں کو اس سے بڑی رہنمائی ملے گی اور وہ اجتماعی عصری مسائل کو سمجھنے اور اس پر غور کرنے کے قابل ہو سکیس گے۔

مجيب الرحمان شامي، چيف ايدير روزنامه پاکستان، تجزيه کار دنيالي وي

### عرض مرتب

پاکستان میں جمہوریت کے حوالے سے طرح طرح کے تصورات پائے جاتے ہیں۔ کوئی جمہوریت کو ملکی حالات کے تناظر میں پر کھتا ہے تو کوئی فد ہب کے میزان میں تولتا ہے۔ کوئی اسے آمریت کے مقابلے میں کھڑا کر تاہے تو کوئی خلافت کا متضاد سمجھتا ہے۔

ماضی قریب میں خطے کے نامساعد حالات میں یہ تمام صدائیں شدت سے بلند ہونے لگیں جس میں سب سے موثر نقطہ نظر بعض شدت پیند گروہوں کی طرف سے آنے لگا چونکہ اس موقف کے پیچھے بعض مذہبی دلائل تھے جس کی وجہ سے ہماری سوسائٹی اس حق ویچے سیجھنے لگی۔

راقم خود بھی ایک عرصے تک اسی نقطہ نظر کا حامی رہا، مگر مسلسل مکا لمے، مطالعے اور مشاہدے کی بدولت اپنے موقف پر نظر ثانی کا موقع ملا اور نئے سفر کا آغاز کیا، لہذا پاکستان میں جمہوریت اور اس کے آئین کے خلاف لکھی جانے والی تمام کتابوں کو جمع کیا، پھر ان کا تجزیاتی مطالعہ کیا، مطالعہ ک بعد سے صور تحال دلچیپ رہی کہ در جنوں کتابوں میں جمہوریت کے حوالے سے اٹھائے جانے والے شبہات واعتراضات میں بیشتر یکسانیت ہے۔

ان تمام سوالات واعتراضات کو یکجاکرنے کے بعد اسکا جوابی بیانیہ Counter Narrative تلاش کرناشر وع کیا۔ لہذا چند معاصر نامور اہل قلم کے ساتھ ساتھ قدیم اکا برکی کتابوں سے بہت پچھا خذ کرناشر وع کیا۔ لہذا چند معاصر نامور اہل قلم کے ساتھ ساتھ قدیم اکا برکی کتابوں سے بہت پچھا خذ کرنے کاموقع ملا۔ اور ان کی عبارات کو معمولی حک واضافے کے ساتھ شامل کیا گیا۔ ابتدائی طور پر کتاب کا نام اسلام، جمہوریت اور پاکستان تجویز کیا گیا مگر بعض احباب کی خواہش پر ''دستور'' کا اضافہ کیا گیا جبکہ بعض اکا برکی خواہش پر آخر میں ''اسلام، جمہوریت اور آئین پاکستان'' پر اتفاق کیا گیا۔

راقم ذاتی طور پرتمام اکابر ومشائخ اور دانشوران ملت کامشکور و ممنون ہے جنہوں نے کتاب پر اپنی فیمی آراء تحریر فرمائیں۔ خصوصاً برادرم محمد جان اخو نزادہ ، مولانا تحمید جان از ہری نے نظر ثانی و ترتیب میں معاونت کی۔ نیز نامور صاحبانِ علم و دانش کا بھی مشکور ہوں جن کی تحریرات سے اس کتاب میں بھر یوراستفادہ کیا گیا۔

اس کتاب کو زیور طبع سے آراستہ کرنے اور قارئین تک پہنچانے کے لئے ادارہ امن و تعلیم کے سر براہ سید اظہر حسین کاممنون ومشکور ہوں۔امیدہے یہ کتاب پاکستان کے جمہوری نظام اور آئین پاکستان کے جمہوری نظام اور آئین پاکستان کے حوالے سے غلط فہمیوں کاازالہ کرے گی۔

اہل علم سے گزارش ہے کہ یہ ایک طالب علمانہ کاوش ہے لہذا جہاں کہیں بھی کوئی عبارت قابل اصلاح ہو توضر ورہماری رہنمائی فرمائیں۔ میں ذاتی طور پر مشکور رہوں گا

**مجمد اسرار مدنی** مجلس تحقیقات اسلامی نوشهر ه



باباول

جمهوريت اور جمهورى اقدار

### فصل اول:

### جمهوريت

(Democracy)

# مفهوم

جہہوریت عربی زبان کالفظہ جہہوریت کے لیے انگریزی کالفظ (Democracy) استعال کیا مراد عام لوگوں کی حکومت ہے۔ جہہوریت کے لیے انگریزی کالفظ (Democracy) استعال کیا جاتا ہے یہ لفظ دویو نانی الفاظ Demos اور Kratos سے اخذ کیا گیا ہے، جن کے بالتر تیب معنی لوگ اور حکومت کے ہیں۔ اس طرح جہہوریت کا مطلب ہوا "عوام کی حکومت "۔ گویا یہ ایسا طرز حکومت ہے جس میں عوام خود یا اپنے منتخب نما کندوں کے ذریعے حکومت کرتے ہیں۔ جہہوریت کی مختلف تعریفات کی روسے واضح ہوتا ہے کہ یہ الیمی طرز حکومت ہے جس میں عوام کی اکثریت کی مختلف تعریفات کی روسے واضح ہوتا ہے کہ یہ الیمی طرز حکومت ہے جس میں عوام کی اکثریت کی مارائے کو غلبہ حاصل ہوتا ہے۔ یہ حکومت تمام افراد کے وسیع تر مفاد کی خاطر قائم کی جاتی ہے۔ اس میں عوام بلاواسطہ یا بالواسطہ اپنے مساکل خود سلجھاتے ہیں اور ہر ایک کو قانونی مساوات حاصل ہوتی ہے۔

# جهبوريت كى اقسام

جمهوریت کی دواقسام ہوتی ہیں:

البلاواسطه جمهوريت (Direct Democracy)

المالية جمهوريت (Indirect Democracy)

### (Direct Democracy) بلاواسطه جمهوریت

بلاواسطہ جمہوریت میں عوام براہ راست امورِ حکومت میں شریک ہوتے ہیں۔ وہ ایک جگہ اکشے ہو کراپنے لیے قوانین بناتے اور سرکاری عہدے داروں کا انتخاب کرتے ہیں۔ جمہوریت کی یہ قسم قدیم یونان اور روم میں رائج تھی۔ یہ ریاستیں رقبہ کے لحاظ سے بہت چھوٹی اوران کی آبادی بھی بہت کم تھی۔ تھوڑی اور مخضر آبادی کا ایک جگہ جمع ہونا آسان تھا، اس لیے اس وقت ہر شہری کے لیے ممکن تھا کہ وہ براہ راست نظم ونسق چلانے میں شریک ہو۔ در حقیقت بلاواسطہ جمہوریت ان چھوٹی ریاستوں ہی میں کامیاب تھی لیکن موجودہ بڑی اوروسیچ ریاستوں میں یہ طریقہ قابل عمل نہیں ہے۔ آج کل ایسی جمہوریت

### (Indirect Democracy) -2

آج کل طویل و عریض ریاستوں میں بالواسطہ یا نمائندہ جمہوریت کا طریقہ رائے ہے۔اس طرزِ حکومت میں تمام شہری ملکی معاملات میں براوراست حصہ نہیں لے سکتے بلکہ اپنے نمائندوں کے ذریعے کاروبارِ حکومت سرانجام دیتے ہیں۔ یہ جدید قسم کی جمہوریت ہے۔ جان سٹورٹ مل (John Stuart Mill) نے بالواسطہ جمہوریت کی یہ تعریف کی ہے:
"الیا نظام حکومت جس میں تمام لوگ یاان کی اکثریت اپنے نمتخب نمائندوں کے توسط سے اپنے حاکمانہ اختیارات کا استعال کرتے ہیں "۔

# جمهوريت كى خوبيال

(Merits of Democracy)

جمہوریت نے دنیا کے قدیم بہت سے سیاسی نظاموں میں مؤثر تبدیلیاں لائیں،پرامن انتقال اقتدار سمیت کئی اہم امور کو جمہوریت کی خوبی میں شار کیا جاسکتا ہے۔ زیر نظر مضمون میں چند مخضر اور عمومی خوبیوں کا تذکرہ ہے، لیکن اس کا ہر گزیہ مطلب نہیں کہ جمہوریت میں کوئی خامی نہیں۔ لیکن جمہوریت میں پرامن تبدیلی اور خامیوں کو دور کرنے کی ہر وقت گنجائش موجود رہتی ہے۔

#### فلاح عامه

جمہوری حکومت دیگر حکومتوں کے مقابلے میں عام لوگوں کی فلاح وبہبود کا زیادہ خیال رکھتی ہے۔ اس نظام میں کسی مراعات یافتہ طبقے کے لیے کوئی گنجائش نہیں۔ یہ ایک طرح کی فلاحی مملکت (Welfare State) ہوتی ہے۔ جمہوریت عوام کو یہ موقع فراہم کرتی ہے کہ وہ اپنے حقوق سے بہتر طور پر فائد ہا ٹھائیں اور اجتماعی خوشحالی سے ہمکنار ہوں۔ جمہوریت کی بدولت ہی زیادہ سے زیادہ فوائد حاصل کیے جاسکتے ہیں۔

# عوام کی حکومت

جمہوریت ایک الی طرز حکومت ہے جس میں حکومت بنانے کا اختیار عوام کو حاصل ہوتا ہے۔ عوام کے نمائندے ان کی مرضی کے مطابق حکومت چلاتے ہیں اور جو نمائندے منتخب ہوتے ہیں وہ انھی میں سے ہوتے ہیں۔ جمہوریت میں لوگوں کو اس بات کا احساس ہوتا ہے کہ

حکومت ان کی بنائی ہوئی ہے، اس لیے ہر شخص اپنے فرائض ذمہ داری اور تندہی سے سرانجام دیتاہے۔

# اخلاقى بهبود

جہہوریت عوام کے اخلاق کو بلند کرتی ہے۔ انھیں انسان دوستی، شرافت ، باہمی ایثار اور محبت کے اصول سکھاتی ہے۔ اس لیے اس نظام کواخلاقی افادیت کی بناپر بھی پیند کیا جاتا ہے۔ بلاشبہ بہتر حکومت وہ ہے جو فرد کی شخصیت کو فروغ دینے میں مدد گار ہو۔ جمہوری حکومت اس کا بہتر انتظام کرتی ہے۔

### امن پیند

جمہوری نظام میں ملک گیری کی ہوس کم ہوتی ہے۔اس میں حکومت امن پیند ہوتی ہے، کیونکہ یہ عوام کی مرضی پرانحصار کرتی ہے۔ عوام بخوبی جانتے ہیں کہ جنگ کی صورت میں وہ ہی سبسے زیادہ نقصان اٹھائیں گے۔اگرچہ بعض او قات بڑی طاقتیں ''امن پیند'' نہیں رہتی۔

# حبالوطنى

اس طرح کی حکومت میں عوام امورِ حکومت میں بذات خود حصہ لیتے ہیں اور عوام کی حکومت کے ساتھ وابستگی ہوتی ہے۔ وہ سمجھتے ہیں کہ حکومت اور ملک کے وہ خود مالک ہیں اور بیہ احساس ان میں حب الوطنی کے جذبات پیدا کرتا ہے۔

### ہر دل عزیز

چونکہ یہ حکومت عوام کی مرضی کے مطابق چلتی ہے۔ حکومت عوام کے سامنے جوابدہ ہوتی ہے۔ قانون عوامی نمائندے وضع کرتے ہیں اور وہی نافذ کرتے ہیں۔ لہذایہ طرز حکومت ہر دل عزیز قرار دیاجاتا ہے۔

### انسان دوستی

اکثر وبیش ترکسی آمریابادشاہ کی نظر میں انسانی زندگی کی کوئی قدر وقیت نہیں ہوتی۔وہ ہر جائز تنقید کرنے والے کو بھی کچل دیتاہے،لیکن جمہوریت میں ایساممکن نہیں۔وہ انسان دوستی کا بھر مرکھتی ہے اور ہر تنقید کو کھلے دل سے بر داشت کرتی ہے۔

#### مساوات

مساوات جمہوریت کا بنیادی ستون ہے۔ جمہوریت آزادی اور مساوات کی علم بردار ہوتی ہے۔ اس میں ہر شخص کیساں سیاسی حقوق کا مالک ہے۔ ہر شخص کو ترقی کے مساوی مواقع ملتے ہیں اور کسی کے ساتھ خصوصی اور امتیازی سلوک نہیں کیا جاسکتا۔ عدالتیں شہریوں کے بنیادی حقوق کی محافظ ہوتی ہیں۔

### انقلاب سے تحفظ

جمہوریت میں بغاوت اور انقلاب کا خدشہ کم رہتا ہے، کیونکہ بیپرامن ترغیب اور تحریک پراعتقاد رکھتی ہے۔ عوام جانتے ہیں کہ اس نظام میں حکومت کو تبدیل کرنے کے لیے آئینی اور پرامن ذرائع موجود ہوتے ہیں، جس کا استعال انتخاب کے موقع پر باآسانی کیا جاسکتا ہے۔ اس

لیے جمہوری حکومتیں اکثر انقلاب سے محفوظ رہتی ہیں۔بشر طیکہ ان حکومتوں میں حقیقی جمہوریت موجود ہو۔

### سیاسی شعور میں اضافہ

یہ نظام عوام میں سیاسی شعور اجا گر کرتاہے۔ اس طرزِ حکومت میں انتخابات کثرت اور با قاعد گی سے ہوتے ہیں۔انتخابات کے وقت ہر سیاسی جماعت ملکی مسائل اور ان کے حل کے لیے تجاویز پیش کرتی ہے، جس سے عوام کی سیاسی سمجھ بوجھ میں اضافہ ہوتا ہے۔

جمہوری حکومتوں میں اگر مذکورہ صفات اور خوبیاں ہیں تو یہ صرف اس لئے کہ جمہوریت پر اس کی روح کے مطابق عمل کیا جائے۔ اگر جمہوریت پر اس کی روح کے مطابق عمل نہیں ہوگا تو یہ '' فلاحی مملکت، عوامی حکومت بنانے اور انسان دوستی، ایثار و قربانی، امن پبندی، حب الوطنی اور مساوات کو فروغ دینے میں ناکام ہوتا ہے اور پے درپے انقلابات سے روبہ زوال ہوتا ہے۔

# فصل دوم:

### جهبورى اقداراوراسلامي تعليمات

جمہوری اقدار جمہوری معاشرے کا انتہائی اہم حصہ ہے۔ دین اسلام نے جہاں انفرادی طور پر انسان کے لئے اخلاقی نظام تشکیل دیا ہے وہاں پر اجتماعی اور حکومتی سطح پر اقدار واخلاق اور حسن کر دارکی تعلیم دی ہے۔ پیغیر اسلام طبی آئی ہے کئی سو سال پہلے اپنی تعلیمات میں مسلمانوں کو ان اقدار کے اپنانے کا حکم فرمایا تھا۔ اس لئے موجودہ سیاسی سیٹ اپ میں اس کی اہمیت مزید برطقی جارہی ہے، لہذا چندا ہم اقدار حسب ذیل ہیں:

### اجتماعی بھلائی

شہر ایوں کو مجموعی طور پر معاشرے کی بھلائی کے لیے کام کرناچاہیے اور حکومت کو ایسے قوانین بناناچاہیے جوسب کے لیے فائدہ مند ہوں۔ عوامی یااجتماعی بھلائی کے لیے ضروری ہے کہ ہر شہری ہی عزم کرے کہ وہ اپنی قومی ذمہ داری پوری کرے گا۔ معاشرے کی فلاح و بہود کو فروغ دینے اور تمام لوگوں کے مجموعی مفاد کے لیے معاشرے کے دیگر ارکان کے ساتھ مل کر کام کرے گا۔ اسلامی تعلیمات میں بہت واضح طور پر انسانیت کی بھلائی پر زور دیا گیا ہے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کاار شاد گرامی ہے: خیر الناس من ینفع الناس ( الحدیث) لوگوں میں بہترین وہ ہے جو دوسرے لوگوں کو نفع دے۔

#### انصاف

اپنے ملک اور رعایا میں سب کے ساتھ منصفانہ سلوک اختیار کرناچا ہیے، کسی گروہ یا شخص کو فوقیت نہیں دینی چاہیے۔ مراعات، حیثیت و مرتبہ، حقوق و فرائض اور فوائد کی تقسیم میں، معلومات کے اکٹھا کرنے اور فیصلہ سازی میں سب لوگوں کے ساتھ منصفانہ سلوک کیا جاناچا ہیے۔ قانون کے تحت تمام شہریوں کو برابر اور منصفانہ سلوک کا حق حاصل ہے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے کسی کو حق دینے میں ہمیشہ انصاف سے کام لیا۔ ایک بار ارشاد فرمایا: ''تم سے پہلی قومیں اسی لیے ہلاک ہو گئیں کہ جبان میں سے کوئی بڑا آدمی چوری کرتا تھا تواسے جھوڑ دیتے سے لیکن جب کوئی عام آدمی چوری کرتا تھا تواسے جھوڑ دیتے سے لیکن جب کوئی عام آدمی چوری کرتا تھا تواسے جھوڑ دیتے سے لیکن جب کوئی عام آدمی چوری کرتا تھا تواسے جھوڑ دیتے سے لیکن میں اس کا بھی ہاتھ کا طمہ بھی چوری کرتا تواس کو سزادیتے سے اللہ کی قسم! محمد کی بیٹی فاطمہ بھی چوری کرتی تو میں اس کا بھی ہاتھ کا طرح دیا''۔ (صیح بخاری و مسلم) ہے ہانصاف کا وہ عالی قدر نمونہ کہ اگر مراپنی اولاد بھی ہو تواسے معاف نہ کیا جائے!

### آزادی

آزادی کے حق کوانسانی فطرت کے ایک نا قابل تبدیل پہلو کے طور پر ماناجاتا ہے۔ آزادی کا تصوریہ ہے کہ لوگ اپنو اللہ بن یا آباؤاجداد کی سیاسی یاذاتی ذمہ داریوں کے پابند نہیں ہیں اور نہ ہی لوگوں کو قانونی طور پر ان کے لیے مجبور کیا جاسکتا ہے۔ آزادی کے حق میں شخص آزادی بھی شامل ہے۔ اس میں لوگوں کے نجی دائرے شامل ہیں جس میں ہر شخص سوچنے، کام کرنے کے شامل ہے۔ اس میں لوگوں کے نجی دائرے شامل ہیں جس میں ہر شخص سوچنے، کام کرنے کے لیے آزاد ہے اور حکومت قانونی طور بھی ان میں دخل اندازی نہیں کر سکتی۔ اس کے علاوہ سیاسی آزاد انہ طور پر حصہ لینے، سرکاری حکام کو منتخب کرنے اور باہر آزادی کا حق، قانونی کی حکمر انی کے تحت حکومت کرنے کا حق، معلومات اور خیالات کے آزاد بہاوکا کی جگر انی کے حکمر انی کے تحت حکومت کرنے کا حق، معلومات اور خیالات کے آزاد بہاوکا حق، بحث اور اجتماع کا حق شامل ہیں۔ اقتصادی آزادی: جس میں حکومتی مداخلت کے بغیر نجی

جائیداد حاصل کرنے ، استعال کرنے ، منتقل اور تصرف کرنے کا حق ، جہاں پر آپ راضی ہوں وہاں روزگار طلب کرنے کا حق ، اپنی مرضی سے روزگار کو تبدیل کرنے اور کسی بھی قانونی معاثی سرگرمیوں میں مشغول ہونے کا حق شامل ہے۔ آزادی کا مطلب ہے کہ آپ جو چاہتے ہیں اس پر ایمان لانے کی آزادی ہو، آپ کو اپنے دوست منتخب کرنے کی آزادی ہو، آپ کو اپنے خیالات اور رائے رکھنے کی آزادی اور عوام میں اپنے خیالات کا اظہار کرنے کی آزادی ہو، لوگوں کو ایک گروپ کی صورت میں اکٹھا ہونے کی آزادی ہو، اور کسی بھی جائز کام /روزگار یا کار وبارکی آزادی بھی شامل ہے۔

ہر چیز کے خالق، مالک، خوب قدرت وعلم رکھنے والی ذات باری تعالی نے انبیاء علیہم السلام کو بھیجاتا کہ وہ اس کے بندوں کو مخلوق سے آزادی دلائیں: قرآن مجید میں ہے: (حضرت موسی ؓ نے یہ کہا) کہ اللہ کے بندوں (بعنی بنی اسرائیل) کو میر ہے حوالے کر دو تمھاری طرف (خداکا) پیغیبر (ہوکر آیا) ہوں دیانت دار ہوں۔ کہنے گئے، "اللہ کے بندوں کو میر ہے حوالے کر دو، میں تمھاری طرف ایک امانت دار پیغیبر بن کر آیا ہوں "(سورۃ الدخان:18) لیعنی خدا کے بندوں کو اپنا بندہ مت بناؤ۔ بنی اسرائیل کو غلامی سے آزادی دواور میرے حوالہ کرو۔ میں جہاں چاہوں لے جاؤں۔

# مقبول اور مكمل خود مختاري

حکومت کی طاقت عوام سے آتی ہے۔اس لیے عوام کی طاقت سے برسر اقتدار آنے والی حکومت نیاد پر حکومت بنتی ہے اور حکومت نیتی ہے اور کی کہ متار ہوتی ہے۔ جمہوریت میں اکثریت کی بنیاد پر حکومت بنتی ہے اور کہ اکثریت مفاد عامہ کے لیے قوانین بناتی ہے۔ امریکا کا صدر ہویا ہمارے ملک کا وزیر اعظم، یہ تمام عوام کے ووٹ سے منتخب ہو کر آتے ہیں۔اس لیے ایک جمہوری معاشرے میں ''شہری'' حکومت کی طاقت کا ہم ذریعہ ہیں۔

# زند گی کی اہمیت

ایک جمہوری معاشر ہے میں ہر شخص کواس کا یااس کی زندگی کے تحفظ کاحق حاصل ہے۔ اسی طرح حضرت عمر فاروق گامشہور جملہ انسان کی آزادی کے حوالے سے ضرب المثل ہے فرمایا:

متى استعبدتم الناس وقد ولدتهم امهاتهم احرارا

' کب تک لو گوں کو غلام بناؤ گے حالا نکہ ان کی ماؤں نے انہیں آزاد جناہے''

تمام شہری حکومت کی طرف سے یا کسی اور فرد یا گروہ کی جانب سے زخمی ہونے یاموت کے خوف کے بغیر جینے کا حق رکھتے ہیں۔ ریاست ہر شہری کے جان ومال کے تحفظ کی ذمہ دار ہے۔
اسلام میں کسی انسانی جان کی قدر وقیت اور حرمت کا اندازہ یہاں سے لگا یا جاسکتا ہے کہ اس نے بغیر کسی وجہ کے ایک فرد کے قتل کو پوری انسانیت کے قتل کے متر ادف قرار دیا ہے۔ اللہ تعالی نے تکریم انسانیت کے حوالے سے قرآن حکیم میں ارشاد فرمایا: ''جس نے کسی شخص کو بغیر قصاص کے یاز مین میں فساد (پھیلانے کی سزا) کے (بغیر ،ناحق) قتل کر دیاتو گویا س نے (معاشرے کے تمام لوگوں کو قتل کر ڈالا''۔ (المائدۃ ، 32)

#### مساوات

جمہوریت میں سب افراد کے ساتھ ایک جیسا بر تاؤکیا جاتا ہے۔ اس سے قطع نظر کہ آپ کے والدین یا آباؤ اجداد کہاں پیدا ہوئے تھے، آپ کی نسل، مذہب یا کتنی دولت آپ کے پاس ہے۔ سیاسی، ساجی اور معاشی طور پر سب لوگوں کو مساوات حاصل ہے۔ ایک جمہوری ریاست میں تمام شہریوں کو سیاسی مساوات حاصل ہے اور تمام لوگ سیاسی معاملات میں حصہ لے سکتے

ہیں۔ قانونی مساوات کی روسے قانون کی نظر میں سب شہری برابر ہیں۔ ساجی مساوات میں ہر فقسم کی طبقاتی تقسیم ممنوع قرار دی گئی گئی۔ معاشی مساوات دیگر سیاسی اور ساجی مساوات کو مضبوط کرنے کے لیے از حد ضرور ک ہے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے آخری خطبے میں ارشاد فرمایا کہ: 'دکسی عربی کو مجمی پر اور مجمی کو عربی پر کوئی فضیات نہیں اور کسی کالے کو گورے اور گورے کو کالے پر سوائے تقوی کے ''۔ (منداحہ: ۲۳۵۳۲)

### تنؤع

زبان، لباس، خوراک، جائے پیدائش، نسل اور مذہب میں اختلافات کی نہ صرف اجازت دی گئی، بلکہ اسے قبول بھی کر لیا گیاہے۔ ثقافت، نسلی پس منظر، طرز زندگی، اور مذاہب میں رنگار نگی اور مذاہب میں رنگار نگی اور تکثیریت نہ صرف جائز بلکہ ایک حقیقت بن چکی ہے۔ تکثیریت پر مبنی معاشر سے میں ثقافت، لباس، زبان، مذہب وغیرہ میں فرق کو ایک طاقت کے طور پر مانا جاتا ہے۔ قرآن مجید میں ہے: اے لوگو! ہم نے تعصیں ایک ہی مرداور عورت سے پیدا کیا ہے اور تمھارے خاندان اور قومیں جو بنائی ہیں، تاکہ تعصیں آپس میں بہچان ہو (الحجرات: 13)

فقہ اسلامی میں فقہ الا قلیات کا بھر پور ذخیرہ موجود ہے جس کا مطلب ہے کہ ماضی میں اسلامی حکمر انوں کوایک خاص انداز میں تکثریث کو قبول کیا تھا۔

### خوشى كاحصول

ہر شخص اپنے طریقے سے خوشی حاصل کر سکتاہے جب تک کہ وہ دوسروں کے حقوق پامال نہ کرے۔ آپ دوسروں کے حقوق اور معاملات کو پامال کیے بغیراپنے طریقے سے خوشی کا لطف اٹھا سکتے ہیں۔ جو خوشی دوسروں کے لیے وبال جان ہواس کی اجازت نہیں۔ اللہ تعالی کا ارشادہے: فَرِحِیْنَ بِمَا أَتَاهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ (آل عمران: 170) که جنتی لوگ خوش ہوں گے ؛ان نعمتوں پر جواللّٰہ نے انھیں اپنے فضل سے عطاکیا ہے۔ ایک حدیث میں اللّٰہ کے رسول صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: رَوِّ حُوا الْقُلُوْبَ سَاعَةً بِسَاعَةً که دلول کو وَقَا فُو قَا تُوشَ کرتے رہا کرو۔ (مسند الشہاب القضاعی، حدیث نمبر 672) اسی وجہ سے پڑوسی کو تکلیف دینے کی سختی سے ممانعت کی گئی ہے، دیگر اور شرعی احکام بھی اس پر شاہد عمل ہیں

### حقيقت باسي

شہری حکومت سے یہ مطالبہ کر سکتے ہیں کہ وہ تمام معلومات کو ظاہر کرے اور حقائق کامکل انکشاف کرے یعنی جھوٹ سے اور حقائق چھپانے سے گریز کرے، عوام اور حکومت کے در میان اعتماد سازی ایک جمہوری حکومت کالازمی جزو ہے، جھوٹ اور معلومات کو پوشیدہ رکھنا اسلام اور جمہوری یا سیاسی اقدار کے خلاف ہے۔ حضور اکرم لیے الیہ ارشاد مبارک ہے: "عبداللہ بن مسعود فرماتے تھے کہ سچائی کو اختیار کرو، کیونکہ سچائی خداکی وفاداری کی راہ پر لے جاتی ہے اور خداکی وفاداری جنت کی طرف رہنمائی کرتی ہے۔ اور جھوٹ سے بچو، کیونکہ جھوٹ خداکی نافرمانی کی طرف رہنمائی کرتی ہے۔ اور جھوٹ سے بچو، کیونکہ جھوٹ خداکی نافرمانی کی طرف رہنمائی کرتی ہے۔ اور جھوٹ سے بچو، کرتی ہے۔ اور جھوٹ سے بخو، کیونکہ جھوٹ خداکی نافرمانی دوزخ کی طرف رہنمائی کرتی ہے۔ اور جمائی دوزخ کی طرف رہنمائی کرتی ہے۔ اور خداکی نافرمانی دوزخ کی طرف رہنمائی

### وطن کی محبت

قول وعمل میں میں اپنے ملک سے اور جمہوری اقد ارسے محبت کا ہونالاز می ہے۔ اپنے ملک، اپنی اقد ار، اور اصولوں سے محبت اور عقیدت کا اظہار حب الوطنی ہے۔ کھیلوں کی تقریب کے آغاز میں قومی ترانے کے دوران کھڑے ہونا حب الوطنی دکھانے کا ایک طریقہ ہے۔ حب الوطنی کے حوالے سے بہت سی اسلامی تعلیمات موجود ہیں گر اس روایت سے اسلام اور

پغیبر پاک کے حب الوطنی کا اندازہ لگایا جاسکتا ہے۔جب آپ طرفی آئی کے دینہ کو اپناوطن و مسکن بنالیا تو چو نکہ آپ طرفی آئی کی مکہ مکر مہ سے فطری و جبلی محبت تھی،اس لیے بارگاہ الٰی میں دعا کی: ''دا بے پر وردگار! مدینہ کو ہمارے نزدیک محبوب بنادے۔ جس طرح ہم مکہ سے محبت کرتے ہیں، بلکہ اس سے بھی زیادہ محبت پیدافرما۔'' (البخاری: 1889)

# قانون کی حکمرانی

حکومت اور عوام دونوں کے لیے قانون پر عمل کرنا ضروری ہے۔ قانون کی حکمرانی جمہوری اقدار کے تحفظ کے لیے اہم ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے: وَمَن یَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الطَّالِمُونَ (البقرة: 229)"اور جولوگ اللّٰہ کی حدود سے باہر نکل جائیں گے، وہ گناہ گار ہوں گے"۔اسی وجہ سے فقہانے ایک عمومی قاعدہ وضع کیا کہ جن معاملات میں اللّٰہ تعالیٰ کی معصیت لازم نہ آتی ہو،ان میں حکومتِ وقت کے حکم کوماننافرض ہے۔(فتاویٰ شامی، 422/5)

حکومت اور اس کے مختلف شعبہ جات

### حكومت

#### (Government)

### حكومت كامفهوم

حکومت کی کئی تعریفیں کی گئی ہیں۔ ایک تعریف کے مطابق: "حکومت سیاسی کھڑول کا الیا نظام ہے جس کے تحت قانون بنانے اور نافذ کرنے کاحق آزاد سیاسی معاشرے میں مخصوص افراد کو ہوتا ہے "۔ اسی طرح دوسری تعریف کے مطابق: "حکومت جمہوری ریاست میں منتخب افراد کی ایسی تنظیم ہے، جوآئین کے مطابق عوام کی اجتماعی ترقی کے لیے پالیسی کو نافذ کرتی ہے "۔ مثلاً برطانیہ میں پارلیمانی حکومت۔ ایک اور جگہ کہا گیا ہے کہ: "حکومت سے مراد ایسا اقتدار اعلی ہے جو ایک ریاست میں پاایک آزاد سیاسی معاشرے میں ایک یا چند منتخب افراد کی طرف سے برتر سیاسی حیثیت میں استعال کیا جاتا ہے اور حکومت کا یہ اعلیٰ اختیاراً کین کے مطابق عوام کا عطاکردہ ہوتا ہے جو کہ معاشرہ میں رعا یا کی حیثیت رکھتے ہیں "۔

جدید دور میں حکومت کے معاشر تی اور معاشی فرائض میں اضافہ ہوا ہے۔ فرد کی تغمیر سیرت، معاشر تی عدل کا قیام، عوام کے معاشی تحفظ اور فلاح و بہود جیسے مقاصد کو بہتر طریقے سے حاصل کرنے کی کوشش کی گئ ہے۔ یہی وجہ ہے کہ حکومت کو تین شعبول میں تقسیم کردیا گیا ہے۔

(Organs of Government) مگومت کے شعبے

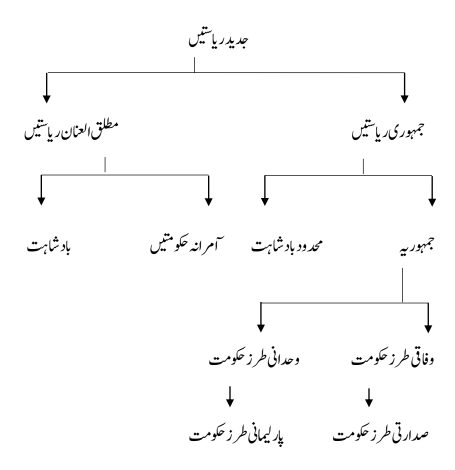
ابتداً حکومت کی تنظیم تین شعبوں پر مشتمل ہوتی تھی گر اب مرور زمانہ کے ساتھ چار ستون پر مشتمل ہے۔

- 1- مُعَيِّنہ: مُدنب معاشرے کی ترقی کے لیے قوانین بناتی ہے جو ریاست میں بہتر زندگی بر رزندگی بہتر زندگی بہر رزندگی بسر کرنے کے لیے نظام حیات کا تعین کرتے ہیں۔
- 2- **انتظامیہ:** ان قوانین کو نافذ کرتی ہے تا کہ لوگوں کوپرامن پر سکون ذہنی روحانی اور جسمانی خوشی حاصل ہو۔
- 3- عدلیہ: ملک میں عدل وانصاف قائم کرتی ہے۔ شہر یوں کو آزادی اور بنیادی حقوق کا تحفظ فراہم کرتی ہے۔ فراہم کرتی ہے۔
- 4- میڈیا: شعور وآگھی اور بنیادی مسائل کو اجاگر کرنا، مگر تاحال یہ حکومت کے چوتھے ستون بنے میں ناکام ہے۔

# (Classification of Government) کومت کی در جه بندی

دورِ قدیم سے دور جدید تک حکومت کی اقسام کا مسئلہ زیر بحث رہا ہے۔ علم سیاسیات کے بعض مفکرین جن میں ار سطو (Aristotle) بھی شامل ہے، حکومت کی اقسام کوریاست کی قشمیں قرار دیتے ہیں، لیکن ماہرین سیاست اس کے ساتھ اتفاق نہیں کرتے، حقیقت تو یہ ہے کہ ریاست کی در جہ بندی ممکن نہیں، کیونکہ دنیا کی تمام ریاستیں نوعیت اور عناصر کے لحاظ سے ایک جیسی ہوتی ہیں۔

ہر ریاست چارلاز می عناصر یعنی آبادی، علاقہ ، حکومت اور اقتدار اعلیٰ پر مشتمل ہوتی ہے۔ اس لحاظ سے دنیا کی تمام ریاستیں ایک جیسی ہیں۔البتہ حکومت کی مختلف قشمیں ہوسکتی ہیں۔آج بھی بعض ممالک میں جمہوریت ہے اور بعض میں آمریت ،کسی ملک میں پارلیمانی نظام حکومت ہے تو کسی ملک میں صدارتی طرز حکومت ہے۔ کئی ممتاز مفکرین نے حکومت کی مختلف تقسیمات کو بیان کیاہے، لیکن ان میں سے ڈاکٹر لیکاک کی تقسیم (Dr. Leacock's Classification)سب سے بہتر اور جامع سمجھی جاتی ہے۔ یہ ایک خاکہ کی صورت میں درج ہے:



باب سوم

اسلام اورجمهوریت

#### فصل اول:

#### جمهوريت كااسلامي تصور

جمہوریت کاسادہ سا مطلب ہیہ ہے کہ عوام کے اجتماعی معاملات کو چلانے کے لیے عوام کی اکثریت کی رائے پر عمل کیا جائے۔ یہ نہ صرف انتہائی فطری اور واحد قابل عمل طریقہ ہے بلکہ دین کے تقاضوں کے بھی عین مطابق ہے۔ قرآن کا حکم اُمڑھ شُوری بینہ اُس کا بیان ہے۔ اس کا واضح مطلب یہی ہے کہ مسلمانوں کے معاملات ان کے مشور سے ارائے سے چلائے جانے مشورہ کم کا نقاضا محض یہ نہیں ہے کہ ان سے رسمی طور پر مشورہ کر لیا جائے بلکہ ان کے مشورہ کے مطابق ہی فیصلہ بھی کیا جائے، اور یہ مشورہ بھی کسی خاص طبقے یا گروہ تک محدود نہ ہو بلکہ تمام لوگوں کو مشور سے ارائے کا کیساں حق دیا جائے، اسی کا نام جمہوریت ہے۔ اسلام نے اُمڑھ شُوری بینہ کا ایک واضح اصول دیا ہے جس میں حکم انوں کا انتخاب اور معزول ہو نااور باقی اجتماعی معاملات بھی لوگوں کی مرضی سے ہی حکم ان بین حصل کے جاتے ہیں۔ خلافت راشدہ کے ابتخاب میں حکم ان بین معاملات بھی لوگوں کی مرضی سے ہی حکم ان بین میں حضرت عمر بن عبدالعزیر شنے نے بین عربی عنور کی کی از در مرضی کے بعد ہی اس حضرت عمر بن عبدالعزیر شنے نی خی ان خود دلوگوں کی آزاد مرضی کے بعد ہی اس حضرت عمر بن عبدالعزیر شنے نے بھی اپنی نامزدگی کے باوجود لوگوں کی آزاد مرضی کے بعد ہی اس حضرت عمر بن عبدالعزیر شنے نے بھی اپنی نامزدگی کے باوجود لوگوں کی آزاد مرضی کے بعد ہی اس حضرت عمر بن عبدالعزیر شنے نے بھی اپنی نامزدگی کے باوجود لوگوں کی آزاد مرضی کے بعد ہی اس خور میں کہ تھور کی کو قبول کیا تھا۔

#### جهوريت كالمتبادل صرف آمريت

جہوریت کا متبادل صرف اور صرف آ مریت ہے۔ لیعنی محض طاقت کے بل ہوتے پر عوام کے حق حکم انی کو غصب کر لینا۔ اگر اس اصول کو مان لیا جائے توجس طرح آج خلافت کے نام پر مدعی اقلیت میں ہونے کے باوجود طاقت اور جبر کی بنیاد پر اپناغلبہ حق خلافت کے دام پر مدعی اقلیت میں ہونے کے باوجود طاقت اور جبر کی بنیاد پر اپناغلبہ حق

<sup>1</sup> الشورى:<sup>1</sup>

بجانب سیحتے ہیں، اسی طرح کل کوئی مغرب زدہ یا کمیونسٹ اقلیت یا کسی اقلیتی مسلک کے مانے والے بھی اگر طاقت حاصل کر لیتے ہیں تو کیا آپ اخسیں یہ حق دینے کے لیے تیار ہیں کہ وہ بالجبر آپ پر مسلط ہو جائیں۔طاقت کے قانون کے اس اصول کو اگر مان لیا جائے تو اس کا نتیجہ مستقل انتشار اور انار کی کے سوااور کیا نکل سکتا ہے۔ لہذا ہمیں واپس عوامی رائے کی طرف آنا ہوگا۔

#### تشكيل حكومت ميں عوامی رائے كی اہميت

حکومت کے انعقاد میں عوامی رائے اور استصواب کی کیا اہمیت ہے اس کا اندازہ درج ذیل تاریخی روایت سے ہوتا ہے کہ حضرت عبدالر حمان بن عوف ؓ نے حضرت عثمان ؓ اور حضرت علیؓ کے انتخاب میں عوامی رائے معلوم کرنے میں کس قدر محنت اور جان فشانی سے کام لیا:

" پھر حضرت عبدالرحمٰن بن عوف ان دونوں (حضرت عثان و حضرت علی) کے متعلق لو گوں سے مشورہ کرنے میں مشغول ہو گئے۔آپ اکابرسے بھی مشورہ کرتے اوران کے پیروکاروں سے بھی۔،اجتماعاً بھی اور متفرق طور پر بھی،اکیلے اکیلے سے بھی اور دو دو دو سے بھی، خفیہ بھی اور علانیہ بھی، حتیٰ کہ پردہ نشین عور توں سے بھی مشورہ کیا۔ مدرسے کے طالب علموں سے بھی، اور مدینہ کی طرف آنے والے سواروں سے بھی، بدؤوں سے بھی جھیں وہ مناسب سیجھے۔ تین دن اور تین راتیں سواروں سے بھی، بدؤوں سے بھی جھیں وہ مناسب سیجھے۔ تین دن اور تین راتیں مفورہ جاری رہا۔آپ نے دو آ دمیوں کے سواسب لوگوں کو حضرت عثمان کی ختی میں مشورہ دیا۔ بعد میں بایا، البتہ حضرت عمار اور مقداد نے حضرت علی کے حق میں مشورہ دیا۔ بعد میں ان دونوں نے بھی (حضرت عثمان ) کی دوسرے لوگوں کے مشورہ دیا۔ بعد میں ان دونوں نے بھی (حضرت عثمان ) کی دوسرے لوگوں کے ماتھ بیعت کی جیسا کہ ہم ابھی بیان کریں گے۔ سو حضرت عبدالر حمٰن ان تین دن اور تین راتوں میں بہت کم سوئے۔وہ اکثر نماز ، دعا، استخارہ اور ان لوگوں سے مشورہ اور تین راتوں میں بہت کم سوئے۔وہ اکثر نماز ، دعا، استخارہ اور ان لوگوں سے مشورہ اور تین راتوں میں بہت کم سوئے۔وہ اکثر نماز ، دعا، استخارہ اور ان لوگوں سے مشورہ اور تین راتوں میں بہت کم سوئے۔وہ اکثر نماز ، دعا، استخارہ اور ان لوگوں سے مشورہ اور تین راتوں میں بہت کم سوئے۔وہ اکثر نماز ، دعا، استخارہ اور ان لوگوں سے مشورہ اور تین راتوں میں بہت کم سوئے۔وہ اکثر نماز ، دعا، استخارہ اور ان لوگوں سے مشورہ اور تین راتوں میں بہت کم سوئے۔وہ اکثر نماز ، دعا، استخارہ اور ان لوگوں سے مشورہ اور تین راتوں میں بہت کم سوئے۔وہ اکثر نماز ، دعا، استخارہ اور ان لوگوں سے مشورہ استخارہ کو تو توں سے دعور سے کو توں سے توں س

میں وقت گزارتے تھے جن کو وہ مشورہ کا اہل سمجھتے۔ سوآپ نے (اس مشورہ کے دوران) کسی کو بھی نہ پایا جو حضرت عثمانؓ کے برابر کسی کو سمجھتا ہو۔" (البدایة والنہایة ،ج کے، ص کے ۱۲ ) اس روایت کے مطابق بچوں اور خواتین سے بھی رائے لی گئ جبکہ آج کی جمہوریت میں اٹھارہ سال کی شرط لازمی ہے

حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اسی بنیاد پر ارشاد فرمایا کہ مسلمانوں کے مشورے کے بغیر مسلمانوں کے مشورے کے بغیر مسلمانوں کے نظم اجتماعی کا قیام اور بقا ناممکن ہے۔ آپ نے فرمایا: لا خلافة إلا عن المشورة، خلافت کا قیام اور انعقاد مشورے کے بغیر جائز نہیں۔

#### خلافت راشده میں کثرتِ رائے کی اہمیت:

جمہوریت میں اکثریت کی رائے کے مطابق سربراہ ریاست کا تعین ہوتا ہے۔ کثر تِ رائے کے ساتھ انظامی اور بعض او قات شرعی معاملات کا فیصلہ قرنِ اول میں بھی رائے تھا۔ حضرت ابو بکر صدیق شکے سامنے جب کوئی نیامعاملہ آتا تو وہ اس کو قرآن و حدیث میں تلاش کرتے، وہاں نہ ماتا تو صحابہ کرام سے ان کے گھر جاکر ملاقات کرتے اور اس میں بھی کامیاب نہ ہوتے تو اصحاب رائے صحابہ کو جمع کرکے ان کے سامنے مسئلہ رکھتے۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا بھی بہی معمول تھا، عام طور پر قرآن و حدیث کے سامنے آجانے کے بعد اتفاق رائے ہو جاتا، لیکن بھی ایسا محمول تھا، عام طور پر قرآن و حدیث کی طرف مراجعت میں ، خِفا یا ظاہری تعارض کے سبب یا امور انظامیہ میں اختلاف رائے کے باعث اتفاق نہ ہو سکا، تو کثر ت رائے کے ذریعہ فیصلہ کیا گیا۔

خلافت راشدہ کے بورے عہد میں ایک نظیر بھی اسی طرح کی پیش نہیں کی جاسکتی کہ امیر المومنین نے محض اپنی رائے کو یاا قلیت کی رائے کو یہ کہہ کرنافذ کیا ہو کہ ایساکر ناان کے اختیار میں داخل ہے،البتہ اس طرح کے متعدد واقعات ملیں گے کہ امیر المومنین اپنی مدلل اور مضبوط رائے داخل ہے،البتہ اس طرح کے متعدد واقعات ملیں گے کہ امیر المومنین اپنی مدلل اور مضبوط رائے

کونافذ کرنے سے محض اس لیے رکے کہ اکثریت ان کے حق میں نہیں ہے۔اس سے زیادہ اہم بات یہ ہے کہ خود خلفائے راشدین رضی اللہ عنہم کی خلافت کا انعقاد بھی شور کی اور کثر تِ رائے کی بنیاد پر ہوا ہے۔ تاریخ کا مطالعہ کرنے والے جانتے ہیں کہ سقیفۂ بنوساعدہ میں حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کا انتخاب بھی بھاری اکثریت نے کیا ہے، بنو ہاشم کے خواص اور انصار کے شخ قبیلہ حضرت سعد بن معاذ کی رائے اس وقت ان کے حق میں نہیں تھی۔ <sup>2</sup>

حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے جب عمر رضی اللہ عنہ کے بارے میں مشورہ کیا تو مشورہ کی خصوصی مجلس میں اختلاف ہو گیا، پھر جب آپ نے رائے عامہ معلوم کی تو وہ بالا تفاق حضرت عمرؓ کے حق میں گئی اس لیے بدا متخاب بھی شور کی اور کثرت رائے سے ہوا۔"

حضرت عمررضی اللہ عنہ نے اپنے بعد خلیفہ کے انتخاب کے لیے جو چھ ادا کین پر مبنی مجلس شور کی نامز دکی تھی، اس نے بھی حضرت عثان غنی رضی اللہ عنہ کے حق میں فیصلہ دائے عامہ کی کثرت دیکھ کر کیا ہے۔ (تاریخ اسلام اکبرشاہ) اور اسی رائے عامہ کو محلوظ رکھتے ہوئے حضرت عثان رضی اللہ عنہ کی شہادت کے بعد حضرت علی رضی اللہ عنہ کے ہاتھ پر بیعت کی گئی ہے۔ خلافت راشدہ میں عددی کثرت کے فیصلہ کن ہونے کی سب سے عمدہ وضاحت حضرت عمر کی نامز دکردہ مجلس شور کی کی تفصیلات سے ہوئی ہے کیونکہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے ان حضرات کو یہ ہدایت کی تفصیلات سے ہوئی ہے کیونکہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے ان حضرات کو یہ ہدایت کی تھی کہ اگر اتفاق رائے سے انتخاب عمل میں آجائے توسب سے اچھی بات ہے اور اگر اختلاف کی تفصیل کے حلاف بغاوت کرے ہو جائے تو اکثریت کے مطابق انتخاب کیا جائے اور اقلیت اگر فیصلہ کے خلاف بغاوت کرے تواس کو عبر تناک سزادی جائے۔ خلافت راشدہ میں عام طور پر مسائل کے حل کے لیے

<sup>2 (</sup>تاریخ اسلام اکبر شاه، ج1،نیز دیکھیے: الفاروق)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> نظام حکومت، ص ۳۲۴

مجلس شوری نے کتاب وسنت کی طرف مراجعت کی ہے اور جب کوئی مسئلہ صاف ہو گیا ہے تو عام طور پر اتفاق رائے ہو گیا ہے اور اگراختلاف باقی رہاہے تو کثرت رائے کے ذریعہ فیصلہ کیا گیا ہے۔ فقہاء کرام کی نظر میں کثرتِ رائے کی اہمیت:

کثرتِ رائے بعد میں آنے والے فقہا کے ہاں بھی جمتِ شرعیہ کے طور پر موجود ہے۔
کسی مسلہ میں فقہا کا اختلاف رائے ہو تو وہاں کمثرت رائے کی بنیاد پر ترجیح کا اصول موجود ہے۔
کثرتِ رائے کی بنیاد پر ترجیح کی بات دومو قعوں پر کہی گئی۔ایک صورت یہ ہے کہ ایک ایسامسلہ
ہے جس میں ائمہ احناف سے کوئی قول منقول نہیں ہے،اور فقہائے متا خرین کے ہاں بھی اس مسلہ
میں اختلاف رائے ہوجائے، تواس سلسلہ میں اکثریت کے قول پر عمل کیا جائے گا۔
میں اختلاف رائے ہوجائے، تواس سلسلہ میں اکثریت کے قول پر عمل کیا جائے گا۔

دوسری صورت میہ ہے کہ ایک مسلہ میں دو قول ہیں اور دونوں ہی کو صحیح قرار دیا گیاہے ،ان دونوں صحیح اقوال میں سے ایک قول کو ترجیح دینے کے سلسلے میں کثر تِ رائے کے اصول کومان لیا گیاہے ، لیعنی اس صورت میں جس قول کو زیادہ لو گوں نے اختیار کیاہو، وہی معتبر ہوگا۔ <sup>5</sup>

غرض ہے ہے کہ کثرت رائے کے وجہ ترجیجی ایشر عاً معتبر ہونے کے لیے قرآن کریم احادیث پاک، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا عمل، خلفائے راشدین کا عمل اور فقہائے کرام کی تصریحات سب ہی موجود ہیں، اس لیے اگر شور کی میں اختلاف رائے ہو جائے توالی صورت میں اکثریت کی رائے کے مطابق فیصلہ کرنے میں شرعاً گوئی تنگی نہیں ہے، اور اگر اکثریت پر فیصلے کی بات باہمی معاہدہ یا وستور اساسی کی صورت میں طے کرلی گئی ہو تو پھر صرف اکثریت ہی کی بنیا و پر فیصلہ کرنا ضروری ہو جائے گا۔

<sup>4 (</sup>دیکھیے: شرح عقود رسم المفتی، ص-78)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> (شرح عقود رسم المفتى صــ89)

#### فصل دوم:

#### جمهوريت اور تكفير

آج کے دور میں کسی سیاسی یا قانونی تصور پر بحث کرتے وقت تکفیر کی بحث چھٹر دی جاتی ہے، گزشتہ کئی عرصہ سے جمہوریت کے ساتھ تکفیر کا ایک ایسالاحقہ مل گیا ہے جواب زبان زدِ عام و خاص ہے، بدقتمتی سے پاکتان میں بھی یہی لاحقہ مقبول ہوتا جارہا ہے، لہذا پاکتان میں جمہوریت کو کفر قرار دینے سے قبل ہمیں اسلامی قوانین میں تکفیر کے اصول و ضوالط کو دیکھنا پڑے گا۔

#### فقہاء کے نزدیک تکفیر کے بنیادی اصول

فقہاکا بیان کردہ تکفیر کاسب سے بنیادی اصول بیہ ہے کہ کوئی بھی قول، چاہے وہ بظاہر کفتر بیہ ہی کیوں نہ دکھائی دیتا ہو، اگر وہ ایک سے زیادہ مفاہیم کا احتمال رکھتا ہو اور ان میں سے کوئی ایک ضعیف احتمال بھی ایسا ہو جو اسے کفر کے دائر ہے سے نکال دیتا ہو تو اسے اس مفہوم پر اس سے مشابہ محمول کیا جائے گا یہاں تک کہ قائل خود بیہ وضاحت نہ کر دے کہ اس کی مراد کفریہ مفہوم ہی ہے۔ فقہ حفی کی معروف کتاب المحیط البر ہانی میں ہے:

يجب أن يعلم أنه إذا كان في المسئلة وجوه توجِب التكفيرَ ووجَمًا واحدًا يمنع التكفير، فعلى المفتي أن يميل إلى الوجه الذي يمنع التكفير تحسينًا للظن بالمسلم، ثم إن كان نية العامل الوجه الذي يمنع التكفير فهو مسلم، وإن كانت نيته الوجه الذي يوجب التكفير لا ينفعه فتوى المفتي ويؤمر بالتوبة والرجوع عن ذلك وبتجديد النكاح بينه وبين امرأته 6

<sup>6 (</sup>المحيط البرهاني في الفقه النعاني، ج-5، ص-550)

" یہ جانا لازم ہے کہ اگر کسی مسلے میں ایک سے زیادہ احمالات تکفیر کا تقاضا کرتے ہوں، جبہہ صرف ایک احمال تکفیر سے مانع ہو تو مفتی پر لازم ہے کہ وہ مسلمان کے ساتھ حسن ظن سے کام لیتے ہوئے اسی احمال کو اختیار کرے جو تکفیر سے مانع ہے۔ پھر اگراس عمل کا ارتکاب کرنے والے کی نیت وہی احمال ہو جو تکفیر سے مانع ہے تووہ مسلمان شار ہوگا، لیکن اگر خود اس کی نیت وہ احمال ہو جو تکفیر کا موجب ہے توالی صورت لیکن اگر خود اس کی نیت وہ احمال ہو جو تکفیر کا موجب ہے توالی صورت میں اسے مفتی کافتو کی کوئی فائدہ نہیں دے گا اور اسے کہا جائے گا کہ وہ توبہ کرکے اس عمل سے رجوع کرے اور اپنی بیوی کے ساتھ نکاح کی تجدید

#### اسلامی قانون میں ایک احتمال تکفیر بھی مانع تکفیرہے

بعینه یمی بات مشهور حنفی فقیه علامه ابن النجیم بھی دہراتے ہیں۔وہ لکھتے ہیں:

إذاكان في المسالة وجوهٌ تُوجِبُ التكفيرَ ووجهٌ واحدٌ يمنعُ التكفيرَ فعلى المُفتي أن يَمِيلَ إلى الوجه الذي يمنعُ التَكفيرَ تحسينًا للظن بالمسلم. <sup>7</sup>

"اگر کسی مسئلے میں کئی احتمال ایسے ہوں جو تکفیر کو واجب کرتے ہوں اور صرف ایک احتمال تکفیر سے مانع ہو تو مفتی کا فرض ہے کہ وہ مسلمان کے ساتھ حسن ظن کی بنیاد براس وجہ کو اختیار کرے جو تکفیر سے مانع ہو"۔

المحیط البر صافی میں اس اصول کے انطباق کی ایک عمرہ مثال بھی نقل کی گئ ہے:
المسلمون إذا أخذوا أسيرًا وخافوا أن يُسلم فكغموہ أي سدُّوا فَه بشيء حتّی
لایُسلم، أو ضربوہ حتّی یشتغل بالضربِ فلا یسلم، فقد أساءوا في ذلک، ولم يقل
فقد كفروا... وذكر شيخ الإسلام رحمه الله في شرح السير: أن الرضا بكفر الغير إنما

<sup>-</sup>7 (البحر الرائق،1345)

يكون كفرا إذا كان يستجيز الكفر لمن كان شريرا موذيا بطبعه حتى ينتقم الله منه، فهذا لايكون كفرًا <sup>8</sup>

"مسلمان اگر (جنگ میں) کسی قیدی کو گر قار کریں اور اس ڈرسے کہ کہیں وہ (زبان سے) اسلام کا اقرار نہ کرلے، اس کے منہ کو کسی چیز سے بند کردیں یااسے مار ناشر وع کردیں تاکہ وہ مارسے بدحواس ہوجائے اور قبول اسلام کا اعلان نہ کر پائے توابیا کرنے والوں نے غلط کام کیا، لیکن اس سے وہ کافر نہیں ہوجائیں گے۔ شخ الاسلام نے شرح السیر میں واضح کیا ہے کہ دوسرے کے کفر پر راضی ہونا صرف اس صورت میں کفر ہے جب ایسا کرنے والا کفر کواچھا اور جائز سمجھتا ہو، لیکن اگر وہ کفر کونہ توجائز سمجھتا ہو اور نہ اسے پند کرتا ہو، بلکہ صرف یہ چا ہتا ہو کہ ایک شریر اور طبعاً موذی کافر، کفر پر ہی مرے یا اسے قتل کردیا جائے تاکہ اللہ تعالی اس سے (ان اذیوں کاجواس نے مسلمانوں کودیں) انتقام لے تواس نیت سے ایسا کرنے والا کافر نہیں ہوگا"

مذکورہ مثال میں کچھ مسلمان ایک کافر کو کلمہ پڑھنے سے روکنا چاہتے ہیں، جس کا مطلب بظاہر یہ بنتا ہے کہ وہ اس کو کافر ہی رکھنا چاہتے ہیں۔ اور اس کے اسلام قبول کرنے پر راضی نہیں۔ اب ظاہر کے اعتبار سے کسی کے کفر پر راضی ہو نااور اسے قبول اسلام سے روکنا کفر ہے۔ لیکن فقہا یہ قرار دے رہے ہیں کہ یہاں چو نکہ اسلام سے روکنے والوں کی نیت فی نفسہ کفر کو پیند کر نااور اسے جائز سمجھنا نہیں، بلکہ وہ اس نیت سے ایسا کر رہے ہیں کہ ایک موذی اور شرین دوشمن اللہ کے انتقام سے بچنے نہ پائے، اس لیے ان کے اس عمل کوان کی نیت کا اعتبار کرتے ہوئے کفر قرار نہیں و با جاسکتا۔

<sup>8 (</sup>المحيط البرهاني في الفقه النعماني، ج-5، ص-551)

علمائے کلام نے کسی قول یا عمل کے کفر ہونے کی ایک واضح نشانی یہ بتائی ہے کہ جس قول یا عمل کو کفر کہا جارہا ہے، اس کا کفر ہوناایسا واضح ہو کہ مسلمان بالا جماع اسے کفر قرار دینے میں کوئی تردُّد محسوس نہ کریں۔ قاضی ابو بکر باقلانی لکھتے ہیں:

ولا يُكَفَّر بقولٍ ولا رأيٍ إلا إذا أجمَعَ المسلمون على أنه لا يوجَد إلا من كافرٍ، ويقومُ دليلٌ على ذلك فيكفر <sup>9</sup>

کسی بات یارائے پراس وقت تک تکفیر نہ کی جائے جب تک مسلمانوں کااس پراجماع نہ ہو کہ وہ بات کسی کافر ہی سے صادر ہوسکتی ہے اور اس پر دلیل قائم ہو جائے، تب اسے کفر قرار دیاجائے گا۔

دوسرااصول ہے ہے کہ کسی استنباطی یا اجتہادی شرعی مسلے کے انکار کی بنیاد پر، چاہے اس پر فقہا کا اجماع ہی کیوں نہ ہو، کسی کی تکفیر نہیں کی جائے گی۔ تکفیر کے لیے ضروری ہے کہ آدمی نے قطعی، واضح اور غیر محمل نص سے ثابت شریعت کے کسی اصولی اور اساسی تھم کا انکار کیا ہو۔ یہی وجہ ہے کہ جزل ابوب خان کے دور میں جو عائلی قوانین منظور کیے گئے، اس کی بہت سی شقیں مشفق علیہ شرعی احکام کے منافی تھیں، لیکن چو نکہ وہ دین کے اصولی نہیں، بلکہ فروعی مسائل تھے اور قطعی طور پر منصوص نہیں بلکہ استنباطی تھے، اس لیے اس وقت سے آج تک کسی بھی ذمہ دار عالم یا مفتی نے اس پر کفر کا فتو کی صادر نہیں کیا۔

ایک عام فرد کی تکفیر میں بھی ان اصولوں کی رعایت ضروری ہے، جبکہ معاملہ اگرایک پورے نظام ریاست اور اس کے آئین کا ہو جس کی ترتیب وتدوین میں وقت کے جید ترین اور اکا برعاما شریک رہے ہوں اور وہ بورے اعتماد کے ساتھ اس آئین کو ایک اسلامی آئین قرار دے رہے

<sup>9 (</sup>فتاوي السبكي، 578/2)

ہوں، تواس آئین کی کسی دفعہ سے کفراخذ کرتے ہوئے مذکورہ اصولوں کی اہمیت کہیں زیادہ بڑھ جاتی ہے۔ لمذاریاست کے کسی آئین کی ایک شق یاکسی عمل کو کفر سمجھ کر پوری ریاستی نظام کی تکفیر اسلام کے خلاف ہے۔

### باب چہارم

### جمہوریت کے متعلق مذہبی شبہات وخدشات کاازالیہ

#### حاكميت عوام ياافتداراعلى كى بنياد پر تكفير

جمہوریت کو "حاکمیت عوام" کے نظر یے کی بنیاد پر کفریہ نظام قرار دینے اور حاکمیت عوام کو اس کالاز می جُرُوقرار دینے والے گروہ کی طرف سے ایک اعتراض یہ اٹھایا جاتا ہے کہ جمہوریت میں اگر آئینی طور پر قر آن وسنت کی پابندی قبول کی جاتی ہے ، تواس لیے نہیں کی جاتی کہ وہ خدا کا حکم ہے جس کی اطاعت لازم ہے ، بلکہ اس اصول پر کی جاتی ہے کہ یہ اکثریت نے خود اپنے اوپر عائد کی ہے اور وہ جب چاہے ، اس پابندی کو ختم کر سکتی ہے۔ اس لیے آئین میں اس کی تصر ت کے باوجود جمہوریت در حقیقت ''حاکمیت عوام '' ہی کے فلفے پر مبنی نظام ہے۔ اس استدلال کے دو نکتے ہیں اور ہم ان دونوں نکتوں کا جو الگ سے تحریر کرتے ہیں:

#### ا: بہلا خدشہ: قرآن وسنت کی پابندی کے لئے کثرت رائے کی شرط

آئین میں قرآن وسنت کی پابندی دراصل قرآن وسنت کے واجب الا تباع ہونے کے عقیدے کے تحت نہیں، بلکہ محض اسلئے قبول کی جاتی ہے کہ اکثریت یہ پابندی قبول کرنے کے لیے تیار ہے۔ جواب: سوال ہے ہے کہ اگرآئین میں اس تصر ج کا مطلب یہ نہیں کہ آئین سازا سمبلی خود کوقرآن وسنت کا پابند سمجھتی ہے اور یہ محض حا کمیت عوام کے اصول کا ایک اظہار ہے، تواس مقصد کے لیے اسمبلی کو یہ تصر ح کرنے کی آخر ضرور ت اور مجبوری ہی کیادر پیش ہے ؟ پھر توآئین میں سادہ طور پر اسمبلی کو یہ تصر ت کرنے کی آخر ضرور ت اور مجبوری ہی کیادر پیش ہے ؟ پھر توآئین میں سادہ طور پر قانون سے گا، وہ اس وقت تک قانون سازی کا مدار اکثریت کی رائے پر ہے اور اس بنیاد پر جو بھی قانون سے گا، وہ اس وقت تک قانون رہے گا جب تک اسے اکثریت کی تائید حاصل رہے۔ جب آئین ساز اسمبلی اس سے آگے بڑھ کر با قاعدہ ایک اصول کے طور پر یہ نکتہ آئین میں شامل کر رہی ہے کہ مقننہ قرآن وسنت کے احکام کی پابند ہو گی تو کس اصول کی روسے اس پر یہ الزام عائد کیا جا

سکتا ہے کہ وہ قرآن وسنت کی پابندی کو بالذات اور مستقل اصول کے طور پر قبول نہیں کر رہے ہیں۔ رہے ہیں۔

#### ۲: آئین میں اکثریت کی رائے پر تبدیلی

چونکہ آئین میں اکثریت کی رائے کی بنیاد پر تبدیلی کی جاسکتی ہے اور اس اصول کے تحت اگر کسی وقت اکثریت قرآن وسنت کی پابندی کی شرط کو ختم کرناچاہے تو کرسکتی ہے، اس لیے اس کا مطلب میہ ہے کہ قرآن وسنت کی پابندی کو فی نفسہ اور بالذات نہیں، بلکہ محض اکثریت کی رائے کی بنیاد پر قبول کیا جارہا ہے۔

جواب: سوال یہ ہے کہ دین وشریعت بلکہ دنیا کے کسی بھی قانون یاضا بطے کی پابندی قبول کرنے کا آخر وہ کون سااسلوب یا پیرا یہ ہو سکتا ہے جس میں یہ امکان موجود نہ ہو کہ کل کو پابندی قبول کرنے والااس کا منکر نہیں ہو جائے گا؟ مثال کے طور پرایک شخص کلمہ پڑھ کراسلام قبول کرتا ہے، تواسے اس بنیاد پر مسلمان تسلیم کر لیا جاتا ہے کہ اس نے اپنی مرضی اور آزادی سے یہ فیصلہ کیا ہے، طالا نکہ اس بات کا پوراامکان ہے کہ وہ کسی بھی وقت اس آزادی کی بنیاد پر اسلام سے مخرف ہونے کا فیصلہ کر لے۔ اب کیا اس کے متعلق یہ کہا جائے گا کہ چونکہ کل کو وہ اپنی مرضی سے اسلام کو چوڑ سکتا ہے، اس لیے آج اس کے کلمہ پڑھنے کا مطلب بھی یہ ہے کہ وہ اسلام کو فی نفسہ واجب الا تباع نہیں سمجھتا، بلکہ اپنی ذاتی پینداور مرضی کی وجہ سے قبول کر رہا ہے ؟ دنیا کے ہر معاہدے اور ہرضا بطے کی پابندی کی بنیاد اس کے خلاف بھی استعال ہو سکتی ہے، لیکن ہم اس آزادی کے منفی استعال کے حق میں اور کل اس کے خلاف بھی استعال ہو سکتی ہے، لیکن ہم اس آزادی کے منفی استعال کے بانعل ظہور یزیر ہونے سے پہلے بھی مستقبل کے امکانی مفروضوں کی بنیاد پر حال میں یہ قرار کے بانعل ظہور یزیر ہونے سے پہلے بھی مستقبل کے امکانی مفروضوں کی بنیاد پر حال میں یہ قرار کے بانعل ظہور یزیر ہونے سے پہلے بھی مستقبل کے امکانی مفروضوں کی بنیاد پر حال میں یہ قرار

نہیں دیتے کہ فلاں شخص یا گروہ در حقیقت اس قانون پاضا بطے کو فی حد ذاتہ واجب الا تباع ہی تسلیم نہیں کرتا۔

#### m: شرعی احکام پر حکومتی عمل در آمد قانون سازی کامختاج ہے:

جہوریت میں شریعت کے واضح اور مسلمہ احکام بھی کسی ملک میں اس وقت تک قانون کا درجہ اختیار نہیں کر سکتے، جب تک کہ منتخب قانون ساز ادارہ اسے بطور قانون منظور نہ کرلے، اس کا مطلب سے ہوا کہ جمہوریت میں اللہ کی شریعت کا نفاذ انسانوں کی منظور ی کا مختاج ہے، اگر وہ بطور قانون اسکی منظور ی نہ دیں تو کوئی حکم شرعی نافذ نہیں ہو سکتا اور ظاہر ہے کہ یہ ایک کفریہ تصور ہے۔

جواب: اس دلیل میں جو منطقی مغالطہ ہے اسے ایک مثال کی مددسے سمجھا جاسکتا ہے۔ فرض کریں ایک شخص کسی کو قتل کر دیتا ہے۔ ایسی صورت میں شریعت کا واضح اور قطعی علم ہے کہ قاتل کو مقتول کے قصاص میں قتل کیا جائے۔ لیکن شریعت کا یہ علم اس وقت تک عملاً نافذ نہیں ہو سکتا جب تک یہ مقدمہ با قاعدہ کسی باختیار عدالت کے سامنے پیش نہ کیا جائے اور عدالت یہ فیالہ نہ سادے کہ قاتل کو قصاص میں قتل کیا جائے۔ تو کیا اس کا مطلب یہ ہوا کہ شریعت کا علم اینے نفاذ کے کہ قاتل کو قصاص میں قتل کیا جائے۔ تو کیا اس کا مطلب یہ ہوا کہ شریعت کا علم اور اس پر نفاذ کے کہ شریعت کے حکم اور اس پر عمل در آمد کے در میان عدالت کا کر دار اس تصور کے تحت نہیں رکھا گیا کہ خدا کی شریعت انسانی عمل در آمد کے در میان عدالت کا کر دار اس تصور کے تحت نہیں رکھا گیا کہ خدا کی شریعت انسانی مخفوظ بنایا جاسکے۔ بالکل یہی معاملہ کسی شرعی علم کو قانون سازی کے مرحلے سے گزار نے کا ہے۔ جب آئین میں اصولی طور پر یہ مان لیا گیا کہ شریعت بالادست قانون ہوگی، تو تمام واضح اور قطعی حب آئین میں اصولی طور پر یہ مان لیا گیا کہ شریعت بالادست قانون ہوگی، تو تمام واضح اور قطعی حب آئین میں اصولی طور پر یہ مان لیا گیا کہ شریعت بالادست قانون ہوگی، تو تمام واضح اور قطعی حب آئین میں اصولی طور پر یہ مان لیا گیا کہ شریعت بالادست قانون ہوگی، تو تمام واضح اور قطعی حب آئین میں اصولی طور پر یہ مان لیا گیا کہ شریعت بالادست قانون ہوگی، تو تمام واضح اور قطعی حب آئین میں اصولی قانون کا در جہ اختیار کر گئے۔ اس کے بعدان احکام اصولاً قانون کا در جہ اختیار کر گئے۔ اس کے بعدان احکام اصولاً قانون کا در جہ اختیار کر گئے۔ اس کے بعدان احکام اصولاً قانون کا در جہ اختیار کر گئے۔ اس کے بعدان احکام اصولاً قانون کا در جہ اختیار کر گئے۔ اس کے بعدان احکام اصولاً قانون کا در جہ اختیار کر گئے۔ اس کی بعدان احکام کی حوالے سے قانون سازی کے

مراحل بنیادی طور پریروسیجرل (procedural) ہیں نہ کہ اس بنیادیر کہ احکام شرعیہ کوانھی قانون بننے کے لیے منظور ی کی ضرورت ہے۔اس حوالے سے یہ نکتہ خاص طور پر ملحوظ رہنا جاہیے کہ شریعت کا کوئی بھی واضح اور صریح حکم اس وقت تک نفاذ میں نہیں آسکتاجب تک اس کے ساتھ جڑے ہوئے چنداجتہادی سوالوں کا جواب نہ دے دیاجائے۔ مثلاً چوری کو لیجے۔ محض یہ تسلیم کر لنے سے کہ چور کی سزاہاتھ کاٹنا ہے، کسی بھی چوری کے مقدمے کا فیصلہ نہیں کیا جاسکتا۔ حکم کے اطلاق کے لیے شامد در جنوں اجتہادی سوالات کا جواب دینایڑے گااوراس کے لیے کسی نہ کسی اجتہادی تعبیر کو قانون کادر حہ دینایڑے گا۔ مثلاً یہ کہ چوری کامصداق کیاہے؟ کتنے مال کی چوری پر یہ سزالا گوہو گی؟ کیاہر طرح کے حالات میں یہ سزادی جائے گی پانچھ مخصوص حالات میں رعایت بھی دی جاسکتی ہے؟ ہاتھ کہاں سے کاٹا جائے گا؟ وغیر ہو غیر ہ۔ یہ سب اجتہادی سوالات ہیں جو نص میں صراحیًّا مذکور نہیں اور ان کا جواب طے کیے بغیر کسیا یک مقدمے کا فیصلہ بھی نہیں کیا جا سکتا۔ گویاہر واضح اور قطعی شرعی حکم نفاذ کے لیے ایک اجتہادی تعبیر کامختاج ہے۔ قانون سازی دراصل اسی در میانی مرحلے کو طے کرنے کے لیے ہوتی ہے۔ قانون کے بنیادی پہلوؤں کی ایک متعین تعبیر کے بغیر، جس کی روشنی میں عدالتیں فصلے کر سکیں، قانون کے نفاذ میں بہت سی پیچید گیاں اور مشکلات پیدا ہو جاتی ہیں۔ جدید سیاسی نظام میں قانون ساز ادارے اس نوعیت کی پیجید گیوں کو کم کرنے اور قانون کے بنبادی پہلوؤں کو واضح اور متعین کرنے کے کر داراداکرتے ہیں۔اگر قانون کے بنیادی خطوط اور حدودِ اربعہ متعین نہ ہوں تو ظاہر ہے کہ قانون کی براہ راست تعبیر کا کام عدالتوں کو کرناپڑے گاجس میں اختلافات کا پیداہو نااور اس کے نتیجے میں قانونی سطیر پیچید گیوں کاسامنے آنانا گزیرہے۔علمی اور نظری سطےپر کسی قانون کی تعبیر میں اختلافات ہوں تو

ان سے عملی پیچید گیاں پیدانہیں ہو تیں، لیکن قانونی نظام کی سطح پر بہر حال ایک بنیادی نوعیت کی کیسانی پیدا کر ناانظامی پہلوسے ایک مجبوری کا در جہ رکھتا ہے۔

جمہوریت میں شرعی احکام کو نفاذ سے پہلے قانون سازادارے کی منظوری کے مرحلے سے گزار نادراصل اسی پہلوسے ضروری ہوتا ہے، نہ کہ اس مفروضہ تصور کے تحت کہ شریعت کا حکم تب واجب العمل ہوگا جب انسان اسے قانون کے طور پر منظور کرلیں گے۔ چنانچہ صورت حال کی درست تعبیر یہ ہوگی کہ آئین کی اسلامی نوعیت طے ہو جانے کے بعد تمام احکام شریعت کی پابندی قبول کر کی گئی، البتہ انھیں قانون کی سطح پر نافند کرنے کے لیے پچھ در میانی مراحل طے کر ناضروری تعاجی مرحلہ قانون کی تعبیر کا تھا۔

#### ۴: قرآن کی روسے اکثریت کی رائے پر فیصلہ گر اہی ہے۔

جمہوریت کو خلاف اسلام سمجھنے والے قرآن کی چندآیات سے استدلال کرتے ہیں، جن میں یہ کہاگیا ہے کہ اکثریت کی پیروی نہ کرو کیونکہ اکثریت گمراہ ہوتی ہے۔ اس حوالے سے ایک آیت رہے:

وَ اِنْ تُطِعْ أَكْثَرَ مَنْ فِي الْاَرْضِ يُضِلُّوْكَ عَنْ سَبِيْلِ اللَّهِ ۚ ا اِنْ يَّتَبِعُوْنَ اِلَّا الظَّنَّ وَ اِنْ هُمْ اِلَّا يَخْرُصُوْنَ <sup>10</sup>

"اورا کثر لوگ جوز مین پرآباد ہیں (گمراہ ہیں) اگر تم ان کا کہنا مان لوگے تووہ مسموں خداکارستہ بھلادیں گے۔ بیہ محض خیال کے پیچھے چلتے اور نرےاٹکل کے تیر چلاتے ہیں "۔

<sup>(</sup>الانعام ١١٦:٦) <sup>10</sup>

جواب: اس آیت اور اس مفہوم کی دوسری آیات سے واضح ہے کہ یہاں ان لوگوں کاذکر ہور ہا ہے جورسول کے منکرین ہیں اور جانتے بوجھتے رسول کی مخالفت پر تلے ہوئے ہیں۔ رسولوں کی تاریخ بتاتی ہے کہ ایسے لوگ عموماً اکثریت میں رہے ہیں اور رسولوں پر ایک قلیل تعداد ہی ایمان لاتی ہے۔ رسولوں اور ان کے ماننے والوں کو منکرین اور معاندین کی اس اکثریت کی پیروی سے منع کیا جارہا ہے۔ اس بات کا اس سے کیا تعلق ہے کہ جب رسول کے ماننے والے ایک معاشرہ منظم کر لیں تواب کے معاملات ان ہی کی اکثریت کی رائے سے چلائے جائیں۔

#### ۵: جههوریت میں اکثریت حق وباطل کی معیارہے:

یہ بات بھی سمجھ لینی چاہیے کہ اکثریت کی رائے کی بنیاد پر فیصلہ کرنے کامطلب یہ نہیں ہے کہ اکثریت حق و باطل کا معیار بن گئی ہے۔ لینی ایسا نہیں ہے کہ اکثریت کی رائے ہمیشہ صحیح ہوتی ہے۔ صحیح اور غلط کا معیار تو صرف دلیل ہے۔ اکثریت کی رائے تواصل میں فصلِ نزاعات کا ایک طریقہ ہے۔ بلکہ صحیح تر الفاظ میں واحد قابل عمل اور دوسرے تمام ممکنہ طریقوں کے مقابلے میں سب سے بہتر اور کم نقصان دہ طریقہ ہے۔ اگر فیصلہ سازوں کے در میان رائے کا اختلاف ہو جائے تو فیصلہ کرنے کا اس کے سوائیا مہذب راستہ باقی بچتا ہے کہ اکثریت کی رائے کے مطابق فیصلہ کر لیا جائے۔ اس کے سوائیام طریقوں کا انجام انتشار اور انار کی ہے۔ اس بات کو ایک مثال سے سمجھنے کی کوشش کرتے ہیں۔

فرض کیجے فیصلہ سازوں کو یہ فیصلہ کرنا ہے کہ کسی تعلیمی ادارے میں مخلوط تعلیم کا انتظام کیا جائے۔ فیصلہ سازوں کو یہ فیصلہ کرنا ہے کہ کسی تعلیم کیا جائے۔ فیصلہ ساز دو گروہوں میں تقسیم ہو گئے ہیں۔ قلیل گروہ کی رائے یہ ہے کہ دین کی تعلیمات کسی صورت مخلوط نظام کی اجازت نہیں دیتیں۔ کثیر گروہ کی رائے میں دین ہی کی تعلیمات کی روشنی میں اس بات کی گراجازت نہیں دیتیں۔ کثیر گروہ کی رائے میں دین ہی کی تعلیمات کی روشنی میں اس بات کی گنجائش موجود ہے کہ شاکستگی اور و قار کے ساتھ حدود کے اندر رہتے ہوئے مخلوط نظام کو قبول کیا

جاسکتا ہے۔ اب قطع نظراس سے کہ صحیح رائے کس گروہ کی ہے، فیصلہ کی فطری بنیاداس کے سوا
اور کیا ہو سکتی ہے کہ اکثریت کی رائے کے مطابق فیصلہ کرلیا جائے۔ یہ کسی صورت باطل کی
پیروی نہیں ہے۔ اس طریقے میں یہ امکان بہر حال موجود ہے کہ غلط فیصلہ عمل میں آ جائے۔
لیکن ساتھ ہی یہ راستہ بھی کھلا ہے کہ قلیل گروہ دلائل سے کثیر گروہ کو اپنی رائے کے حق میں تبدیل ہوجائے۔

غلط فیصلہ ہو جانے کا امکان اگر کوئی نقص ہے تو یہ نقص مفروضہ اخلافت اکے نظام میں بھی بعینیہ موجود ہے۔ خلیفہ یا اس کی شور کی پر وحی تو نازل ہو گی نہیں۔ تمام تر تقویٰ اور تدین کے باوجود وہ بہر حال انسان ہی ہوں گے ، جن سے ہر وقت خطاکا وقوع ممکن ہے۔ یہ خطا فیصلوں میں بھی ممکن ہے اور بالکل اسی طرح ممکن ہے جس طرح جمہوریت میں ۔ سید ناعمر فیصلوں میں بھی ممکن ہے اور بالکل اسی طرح ممکن ہے جس طرح جمہوریت میں ۔ سید ناعمر فیصلہ کو غلط مانتے ہوئے واپس لے لیا۔ بہت ممکن تھا کہ بعد میں کسی دوسرے فرد کے توجہ ولانے پر یا خود ہی اپنی رائے تبدیل ہو جانے پر سید ناعمر پر پہلی رائے کے قائل ہو جاتے۔ کونکہ یہ رائے تو بہر حال موجود ہے کہ حکم ان مخصوص حالات میں مہر کی تحد ید کا اختیار رکھتا ہے۔ مخضراً یہ کہ جب اخلافت ایک نظام میں بھی غلط فیصلے ہو سکتے ہیں اور ان کی اصلاح کے لیے کوئی انتظام بنانا پڑ سکتا ہے تو بہی انتظام اجہوریت امیں بھی ہو سکتے ہیں اور ان کی اصلاح کے لیے کوئی انتظام بنانا پڑ سکتا ہے تو بہی انتظام اجہوریت امیں بھی ہو سکتے ہیں اور ان کی اصلاح کے لیے کوئی انتظام بنانا پڑ سکتا ہے تو بہی انتظام اجہوریت امیں بھی ہو سکتے ہیں اور ان کی اصلاح کے لیے کوئی انتظام بنانا پڑ سکتا ہے تو بہی انتظام اجہوریت امیں بھی ہو سکتے ہیں اور ان کی اصلاح کے لیے کوئی انتظام بنانا پڑ سکتا ہے تو بہی انتظام اجمہوریت اسی بھی ہو سکتے ہیں اور ان کی اصلاح کے لیے کوئی انتظام بنانا پڑ سکتا ہے تو بہی انتظام اجساد سے اس بھی ہو سکتے ہیں اور ان کی اصلاح کے لیے کوئی انتظام بنانا پڑ سکتا ہے تو بہی انتظام اجمہوریت اسی بھی ہو سکتا ہے۔

#### ۲: جمهوریت میں عالم وجاہل دونوں کاووٹ برابرہے:

جمہوریت کا ایک اور نقص یہ بتایا جاتا ہے کہ اس میں مر ایک فرد حکومتی سربراہ کے استخاب میں اینا ووٹ استعال کر سکتا ہے۔ یہ ایک انتہائی غیر فطری، غیر منصفانہ اور بیہودہ طریقہ ہے۔ آخر ایک جاہل، گنوار، غیر متقی فرد کی رائے ایک عالم، متقی ، ذبین اور قابل فرد کی رائے کے برابر کیسے ہوسکتی ہے؟

**جواب**: ہماری رائے میں بہ نقطہ نظر بھی مغالطوں پر مبنی ہے۔شریعت اور فقہ دونوں کی نظر میں قانونی طور پر ہر مسلمان برابر ہے۔اللہ کی نظر میں اور آخرت میں اجرکے لحاظ سے لو گوں کے در جات جو بھی ہوں، قانونی حقوق و فرائض کے لحاظ سے سب برابر ہیں۔للذا سب کا ووٹ/مشورہ/رائے بھی برابر ہے۔ قرآن مجید کے حکم امر ہم شوریٰ ببینہم کالاز می تقاضا ہے کہ جن لو گوں کے معاملات ہوں ان سب کی رائے فیصلہ میں شامل ہو۔مثلاًا گریا کتان کا حکمران بنانے کا معاملہ کروڑ لو گوں سے متعلق ہے تولاز ماً ۲۰ کروڑ لو گوں کی رائے سے ہی فیصلہ کیا جانا چاہیے۔آخر کسی محدود طبقے یا گروہ کو بہ حق کیسے اور کس اصول کے تحت دیا جائے کہ وہ ان بیس کروڑ او گوں کے معاملات کا فیصلہ خود کردیں؟ بیہ یقینی طور پر اِمرُہم شُوریٰ بیہ ہم کے اصول کی خلاف ورزی ہو گی۔ اور فرض کریں آپ ہے حق ، مثال کے طور پر ، علماکے طبقے کو دیتے ہیں کہ وہ ان لو گوں کے معاملات کا فیصلہ محض اپنی رائے سے کریں تو بیہ اعتراض پھر اٹھتا ہے کہ علما بھی عمر، علم، تقویٰ اور اہلیت کے لحاظ سے مختلف درجوں کے ہوں گے توان سب کی رائے یا ووٹ کیوں برابر ہو؟ ایک عالم آج درس نظامی کی پنجیل کرکے فارغ ہوا ہےاور دوسرا عالم سال پہلے عالم بنا تھا اور تحضص کر کے آج شخ القرآن، شخ الحدیث یا مفتی کے درجے پر فائز ہے۔ ان دونوں کو رائے یا ووٹ کا کچیاں حق کس اصول کی بنیاد پر دیا جائے؟ اسی طرح ایک ڈاکٹر آج ڈاکٹر بناہے اور دوسر اسال کا تجربہ رکھنے والااسپیشلسٹ ہے۔ان دونوں کورائے یا ووٹ کا بکیاں حق کیوں دیا جائے؟ علیٰ ھذاالقیاس۔الغرض یہ کہ آپ ووٹ دینے کے لیے جو بھی تحدید کر دیں آپ کو بہر حال ووٹ کے حقدار طبقے یا گروہ کے معاملے میں بیہ سمجھوتہ کرنا پڑے گاکہ بلا لحاظ علم ، تقویٰ وتدین، تج به اور مهارت اس طبقه کے مر فرد کا ووٹ برابر تشلیم کریں۔ توآخر بیہ ستجھوتہ بیں کروڑ عوام کے بارے میں کرنے میں کیا قیاحت ہے جبکہ معاملات بھی تمام کے تمام عوام سے متعلق ہوں۔

#### ک: مصور پاکستان علامہ اقبال جہوریت کے مخالف ہیں:

نظریۂ پاکستان کے بانی علامہ محمدا قبال کے کئی اشعار جمہوریت کی مخالفت میں ہیں۔اس کیے پاکستان میں جمہوریت کی ترویخ اور پر چار خود نظریۂ پاکستان کے بانی کے نظریات کے مخالف ہے۔ جواب: جمہوریت کے خلاف علامہ اقبال ؓ کے اشعار تو بہت دہرائے جاتے ہیں۔ آیئے تصویر کا دوسرا رخ بھی دیکھتے ہیں۔

علامه اقبال اینی خطبات "تشکیل جدید فکریات اسلام" (The Reconstruction of) میں فرماتے ہیں:

" گرشته پانچ سوبرس سے اسلامی فکر عملی طور پر ساکت و جامد چلی آرہی ہے۔ ایک وقت تھاجب مغربی فکر اسلامی دنیا سے روشی اور تحریک پاتا تھا۔ تاریخ کا یہ عجب طرفہ تماشہ ہے کہ اب دنیائے اسلام ذہنی طور پر نہایت تیزی سے مغرب کی طرف بڑھ رہی ہے، گویہ بات اتنی معیوب نہیں کیونکہ جہاں تک یورپی ثقافت کے فکری پہلوکا تعلق ہے، یہ اسلام ہی کے چند نہایت اہم ثقافت کی طام کی ایک ترقی یافتہ شکل ہے۔ ڈر ہے تو صرف یہ کہ یورپی ثقافت کی طام کی چیک کہیں ہماری اس پیش قدمی میں حارج نہ ہو جائے اور ہم اس ثقافت کی اصل روح تک رسائی میں ناکام نہ ہو جائیں۔ ہماری ذہنی غفلت کی ان کئی صدیوں میں یورپ نے ان اہم مسائل پر سنجیدگی سے سوچاہے، جن سے مسلمان فلاسفہ اور سائنس دانوں کو گہری د کچیں رہی تھی "۔

ایک دوسری جگه لکھتے ہیں:

"اہل سنت کے قوانین (فقہ) کی رو سے امام یا خلیفہ کا تقرر ناگزیہ ہے۔ اس سلسلے میں جو پہلا سوال پیدا ہوتا ہے وہ یہ ہے کہ کیا خلافت فرد واحد تک محد ود رہنی چاہیے، ترکوں کے اجتہاد کی روسے یہ اسلام کی روح کے بالکل مطابق ہے کہ خلافت یا امامت افراد کی ایک جماعت یا متخب اسمبلی کو سونپ دی جائے، جہاں تک میں جانتا ہوں مصر اور ہند وستان کے علما اسلام اس مسللے براجی تک خاموش ہیں۔ ذاتی طور پر میں سمجھتا ہوں کہ ترکوں کا موقف براکلی درست ہے اور اس کے بارے میں بحث کی بہت کم گنجائش ہے۔ جہوری طرز حکومت نہ صرف یہ کہ اسلام کی روح کے مین مطابق ہے، بلکہ بیعالم اسلام میں اجر نے والی نئی طاقتوں کے لحاظ سے بہت ضروری ہے، بلکہ بیعالم اسلام میں اجر نے والی نئی طاقتوں کے لحاظ سے بہت ضروری ہے "۔ بیعالم اسلام میں ابھر نے والی نئی طاقتوں کے لحاظ سے بہت ضروری ہے اس مقصد "آج کے مسلمان کو چاہیے کہ اپنی اس اہمیت کو سمجھیں، بنیادی اصولوں کی روشنی میں اپنی عمر انی زندگی کی از سر نو تشکیل کریں اور اسلام کے اس مقصد روشنی میں اپنی عمر انی زندگی کی از سر نو تشکیل کریں اور اسلام کے اس مقصد ہیں، بینی و حاصل کریں، جس کی تفصیلات تاحال ہم پر پوری طرح واضح نہیں جس کی تفصیلات تاحال ہم پر پوری طرح واضح نہیں بینی روحانی جمہوریت (Spiritual Democracy) کا قیام "۔

# ۸: جمہوریت میں بدعنوان لوگوں کے دوٹ پراعتراض اورعلامہ اقبال کانقطۂ نظر:

جمہوریت پرایک اعتراض میہ بھی کیا جاتا ہے کہ ہمارے عوام کی اکثریت بد عنوان، بد کر دار اور کم علم لوگوں پر مشتمل ہے للذاوہ اپنے ہی جیسے لوگوں کو منتخب کریں گے۔ یہ تو بہر حال حقیقت ہے کہ جیسامعا نثر ہ ہوتا ہے عموماً ویسے ہی اس کے حکمران ہوتے ہیں، اس کا علاج میہ نہیں ہے کہ غیر فطری اور مصنوعی طریقہ سے طاقت کے زور پر کسی دین دار فرد کو اخلیفہ ابنادیا جائے۔ایسا

حکمران یا تو معاشرے کی طرف سے مستر دکر دیاجائے گا یا معاشر ہے جیسا ہی بن جائے گا۔ صحیح اور فطری طریقہ صرف یہ ہے کہ معاشرے کے اخلاق و کر دار کی تربیت کی جائے ، جس حد تک معاشر ہ بہتر ہو گاسی کے بقدراجما عی نظام بھی بہتر ہو تاجائے گا۔ یہی بات علامہ اقبال اپنے خطبات میں ان الفاظ میں کہتے ہیں:

"جدید مسلم اسمبلی کی قانونی کارکردگی کے بارے میں ایک اور سوال بھی

پوچھا جاسکتا ہے۔ کم از کم موجودہ صور تحال میں اسمبلی کے زیادہ تر ممبران
مسلم فقہ (قانون) کی باریکیوں کے بارے میں مناسب علم نہیں رکھتے۔الی
اسمبلی قانون کی تعبیرات میں کوئی بہت بڑی غلطی کر سکتی ہے۔ قانون کی
تشریح و تعبیر میں ہونے والی ان غلطیوں کے امکانات کو ہم کس طرح ختم یا
تشریح و تعبیر میں ہونے والی ان غلطیوں کے امکانات کو ہم کس طرح ختم یا
م سے کم کر سکتے ہیں۔ غلطیوں سے پاک تعبیرات کے امکانات کی واحد
صورت میہ ہے کہ مسلمان ممالک موجودہ تعلیم قانون کے نظام کو بہتر بنائیں،
اس میں و سعت پیدا کریں اور اس کو جدید فلفہ قانون کے گبرے مطالع

#### 9: سربراور یاست کے لیے قریشی ہونے کی شرط:

اسلام میں سر براور یاست کے لیے قریثی ہوناشر طہ اوراس شرط پر فقہائے اسلام کا اتفاق ہے، جبکہ جمہوریت میں ہر کوئی ریاست کا سر براہ بن سکتا ہے، چاہے وہ قریثی ہویاغیر قریثی۔ جواب: بہت سے لوگوں نے حدیث الأئمة من قریش اور اجماعِ صحابہ واہل کلام سے یہ استدلال کیا ہے کہ ایک اسلامی ریاست کا سربراہ قریش کے علاوہ اور کوئی نہیں بن سکتا۔ مگر اکا بر علم دین اور فقہ کے محققین پر مخفی نہیں کہ خود حضرت عمر سے ایسی قابل اعتماد روایتیں منقول

ہیں (جن کو امام احرائے نے مند میں ذکر فرمایا ہے)، جو حضرت معاقد بن جبال اور سالم مولی عذیفہ جیسے غیر قریشیوں کے لیے حکومت کی سربراہی کا استحقاق ظاہر کرتی ہیں۔ اس سے حضرات صحابہ کرام کے اجماع کی قطعیت میں تردد پیدا ہو جاتی ہے۔ اسی طرح ائم کی علم میں امام ابو بکر باقلانی رحمہ اللہ تعالی جیسے جلیل القدر اشعری مشکلم نے بھی اس مسکلے میں اختلاف کیا ہے، جس کی وجہ سے اہل کلام کے اجماع میں بھی تردد پیدا ہوا۔ خلیفہ اول حضرت ابو بکر صدیق کی عہد میں صحابہ کا اس حدیث کو قبول کرلینا اس اجماع پر قطعی دلیل نہیں ہو سکتا کہ قریشیت خلافت کی ایسی شرط ہے جس کے بغیر شرعی خلافت ممکن ہی نہیں۔

اس کے علاوہ حضرت عیلی علیہ السلام کاآخری زمانہ میں خلیفہ ہو نااور قحطانی کا بادشاہ ہو نا صحیح احادیث میں مروی ہے۔ قطانی کی بادشاہ ہت ہی پر حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کو غصہ آیا ہے اور حدیث قریش سے اس کو رد کرنا چاہا ہے، مگر علمائے حدیث اور ائمہ اہل سنت اس حدیث کو صحیح تسلیم کرتے ہیں۔

اس حدیث پر غور کر لینے کے بعداس کے دومفہوم سامنے آتے ہیں۔ایک مفہوم بیہ ہے کہ اس حدیث میں آنحضرت ملی آئی ہے ہوں حدیث میں آنحضرت ملی آئی ہے ہوں کے خردی ہے کہ آئندہ جولوگ خلیفہ بنیں گے،وہ قریش سے ہوں گے۔اس صورت میں حدیث کا منشا یہ ہوگا کہ قریش امامت وخلافت کے زیادہ مستحق ہیں، کیونکہ اس وقت تمام عرب صرف قریش کو اس منصب کے لیے مناسب سیحقتے تھے۔ چنانچ حضرت ابو بحر صدیق فرماتے ہیں: عرب سربراہی کا استحقاق قریش کے علاوہ دوسروں میں نہیں جانیں گے۔ (مصنف عبد الرزاق، ۲۳۱/۵) خود جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں: الملک فی قریش والقضاء فی الأخصار والأذان فی الحبشة والأمانة فی الأزد

حکومت قریش میں اور قضاانصار میں اوراذان حبشہ میں اور امانت از دمیں ہے۔ (الترمذی، حدیث نمبر:3871) یہاں پر یہ ضروری ہے کہ جس طرح قضا کا استحقاق انصار کے لیے اور اذان کا استحقاق حبشہ کے لیے ثابت کیا جاتا ہے اس طرح قریش کے لیے امامت وخلافت کے استحقاق کا اقرار کیا جائے۔ اس سے دوسروں کے حق خلافت وامامت کا انکار ثابت نہیں ہوتا، جیسے کہ انصار کے علاوہ دوسروں کی قضاکا انکار نہیں، اس لیے ملاعلی قاری فرماتے ہیں:

أقول وفيه إشعار بأن الخلق لايأنفون عن مبايعتهم أن قابلية المتبوعية مجبولة في جبلتهم فينبغي أن لا يخرج عنهم أمر الخلافة لئلا يترتب عليه المخالفة <sup>11</sup>

میں کہتا ہوں کہ اس حدیث (الناس تبع لقریش اللہ) میں اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ لوگ قریش کی تابعداری سے نفرت نہیں کریں گے، اور پیشرو اور خلیفہ ہونے کی قابلیت ان کی سرشت میں رکھی گئی ہے۔اس لیے مناسب یہی ہے کہ ان سے خلافت کا امر نکالا نہ جائے تاکہ اس پر مخالفتیں نہ پیدا ہوں۔

اور اگراس خبر کو اپنے معنی ہی میں لیا جائے یعنی نفس امامت حفظ قریش کے لیے ہے، دوسروں کے لیے نہیں تو یہ پیش گوئی جناب رسول علیہ السلام کی ایک خاص زمانہ تک کے لیے ہے۔ چنانچہ خود علامہ سیوطی اور علی قاری رحمهمااللہ تعالیٰ اس کی تصریح فرمار ہے ہیں اور جبکہ لفظ ما أقاموا الدین خود بخاری کی روایت میں موجود ہے، تو پھر اس شخصیص کی بھی ضرورت نہیں، جب تک قریش نے حقوق واجبہ رعایت کی خداوند کریم نے ان میں بادشاہت اور خلافت رکھی اس کے بعد چین لی۔

بہت سے علمائے حدیث وفقہ رحمہم اللہ تعالی اس حدیث کو خبر جمعنی امر فرمارہے ہیں جس کا رخ فقط اس خلیفہ کی جانب ہوگا، جس کو امت نے باہمی مشورے سے خلیفہ بنایا ہویا سابق خلیفہ نے اس کو ولی عہد کے طور پر خلیفہ مقرر کیا ہو، لیکن اگر کوئی شخص اپنی توت اور سطوت سے خلیفہ ہو جائے تواس کے لیے قریشیت وغیرہ شرط نہیں۔ ایسے امام کی اطاعت

<sup>11 (</sup>مرقاة المفاتيح، 9/ 3862)

اوراعانت اسی طرح واجب رہے گی، جیسے کہ اس امام کی جس میں خلافت کی تمام شر الطُ موجود تھیں۔ تمام فقہی مصادر میں اس کو پوری تفصیل اور وضاحت کے ساتھ بیان کیا گیا ہے۔

#### ا: جدید قومی ریاست اور جهاد

آج کل دنیامیں جتنی بھی ریاستیں ہیں وہ قومی ریاستوں کے نام سے موسوم ہیں۔ قومی ر باست کا مطلب میہ ہے کہ بین الا توامی طور پر خطے کے مر ملک کی حدود متعین و محفوظ ہیں۔ ماضی کی طرح کوئی بھی طاقتور ملک کسی کمزور ملک پر قبضہ نہیں کر سکتے اور اس کے جغرافیائی حدود کو چیلنج نہیں کر سکتے جس سے بہر حال کمزور ممالک طاقتور ممالک کے قیضے سے محفوظ ہیں۔ مگریہاں پر جدید قومی ریاست کے بارہ میں ایک بہت اہم بنیادی احساس اور سوال جو کہ ہمارے مذہبی اذبان میں بہت شدت کے ساتھ یا یا جاتا ہے، یہ ہے کہ اس تصور کو قبول کرنا در حقیقت جہاد کی تنتیخ کو تسلیم کر لینے کے مترادف ہے، جواسلامی تصور حکومت واقتدار کاایک جزولا ینفک ہے، اس کی تشریح اس طرح ہے کہ اسلامی شریعت میں مسلمان ریاست کی ذمہ دار یوں میں سے ایک اہم ذمہ داری یہ بیان کی گئی ہے کہ وہ اعلی کلمتہ اللہ کے لئے چند ضروری شر ائط کے ساتھ ارد گرد کے علاقوں میں قائم غیر مسلم حکومتوں کے خلاف جنگ کرکے ماتوان کا خاتمہ کرکے ان علاقوں کو مسلمان ریاست کا حصہ بنائے یا کم سے کم انہیں اپنے تا بع کرکے جزبیہ دینے پر مجبور کردے۔ قومی ریاست کے جدید تصور میں ظاہر ہے کہ اس کی کوئی گنجائش نہیں ہے کیونکہ اپنی جغرافیائی حدود میں سیاسی خود مختاری کو مرتومی ریاست کابنیادی حق تشکیم کیا جاتا ہے اور کسی ریاست کو بیراجازت نہیں ہے کہ وہ کسی بھی بنیادیر دوسری ریاست کی جغرافیائی حدود یا انظام کار میں براہ راست مداخلت کرے، یوں جہاد اور قومی ریاست میں گویا تاہی کی نسبت یائی جاتی ہے۔

تاہم مذہبی فکر کواس عملی حقیقت کا بھی ادراک ہے کہ موجودہ عہد میں معاشروں کی بقا سرتا سرقومی ریاست کے تصور پر منحصر ہے، اس لئے جہاں یہ سوال اہم ہے کہ قومی ریاست میں جہاد کا امکان باقی رہتا ہے یا نہیں وہاں یہ سوال بھی اتنا ہی ہے کہ اس سے زیادہ اہمیت کا حامل ہے کہ اگر قومی ریاست کے تصور کو کالعدم کردیا جائے تو بحالت موجودہ معاشر ول کی نفس بقا کیسے ممکن ہوگی۔

یہ معلوم ہے کہ دورجدید میں نہ صرف استعار (یعنی طاقت کے زور پر بالادست قوموں کے کمزور قوموں پر مسلط ہونے کے عمل) کا خاتمہ قومی ریاست کے تصور کے تحت ہی ممکن ہوا ہے، بلکہ طاقتور قوموں کے جنگ وجدل اور خون ریزی کا سلسلہ بھی اسی اصولوں کو قبول کر لینے کی بدولت ہی رکا ہوا ہے۔

مزید برآن طاقتور قوتوں کے جواز میں قائم چھوٹ چھوٹے ممالک بھی اگر ایک سطح پر انفرادیت خودارادی سے بہرہ ور اور اپنے زور آور پڑوسیوں کے براہ راست چیرہ دستی سے محفوظ ہوئے تو اس کے چیچے بھی قومی ریاست کے احترام کا ہی اصول کار فرما ہے ۔ اور اگر دیکھا جائے تو جدید قومی ریاست کے تصور کے اس احترام کی وجہ سے زیادہ تر فائدہ مسلم ممالک کو ہورہا ہے کیو فکہ آج کل اکثر و بیشتر کمزور ممالک میں مسلمان ریاستیں ہی سر فہرست ہیں۔ چنانچہ خدانخواستہ آج اگر اسی اصولوں کے حوالے سے بین الا قوامی اتفاق رائے ختم ہوجائے توایک نئی جنگ عظیم کا شروع ہوجانا ہفتوں یا دنوں کی نہیں بلکہ لمحوں کی بات ہے، اور اس سارے فساد میں خاص طور پر کمزور اور پسماندہ قومیں جس تاہی سے دوچار ہوں گی اس کا بس تصور ہی کیا جاسکتا ہے۔

بہر حال یہ ایک عجیب صور تحال ہے ہماری مذہبی فکر کے سامنے میں جس کے عموماً علما کرام دو طرح کے جوابات دیتے ہیں ،

کہ قومی ریاستوں کے تصور کو قبول کرنا بادل نخواستہ اور بامر مجبوری ایک و قتی اور عارضی طور پر صور تحال کہ طور پر قبول کیا گیا ہے، جب تک یہ عملی رکاوٹ موجود ہواس و قت تک جہاد کی عملی طور پر کرنامعطل کیا جائے گا

لیکن اسے کوئی مستقل اور میعاری اصول نہ مانا جائے۔

دوسراجواب یہ کہ آج کے دور میں جہاد کا تصور مختلف ہو گیا ہے کہ براہ راست جغرافیا کی حدود میں دخل اندازی کی بجائے معاشی اور سائنسی ایجادات اور ترقی کے ذریعے جہاد کرے اور غیر مسلم پر اپنااثر ور سوخ بڑھائے۔ بہر حال اس دور میں اہل علم اور دانشور ملت کے لئے یہ ایک اہم سوال ہے کہ ہم کس طرح اس صور تحال سے پیش آئے۔

باب پنجب

### قومی اور بین الا قوامی قوانین کی شرعی حیثیت

#### قانون وضعى كى حيثيت

کسی قانون کے حوالے سے جب بات ہوتی ہے تو بعض حضرات بیرد کیل دیتے ہیں کہ اصل قانون وسنت ہے اور انسانوں کا بنا قانون شرکت فی الحکم ہے لہذاا گرانسانوں کے وضع کر دہ قوانین کو لازماً شرک فی الحکم سمجھا جائے تو پھریہی حکم خلفائے بنوامیہ سے لے کرعثمانی خلفاء تک سب حکم انوں کے جاری کر دہ فرامین اور وضع کر دہ قواعد کو بھی دیناہوگا۔

ہر قانونی نظام میں صحیح (Valid) اور غیر صحیح (Invalid) قوانین میں فرق کے لیے قواعد وضوابط ہوتے ہیں۔ مثلاً پارلیمٹ کسی موضوع پر قانون سازی کے لیے بنیادی قواعد ایک قواعد ایک قانون کے ذریعے کسی قانون کے ذریعے کسی اور کے دریعے کسی اور کے دریعے کسی اور کے دریعے کسی دوسرے ادارے کو قانون سازی کے اختیارات تفویض (Delegate) کر دیے جاتے ہیں۔ وہ ادارہ جو قوانین وضع کرتا ہے اگروہ کا محصہ مجھا جائے گا، باوجود اس کے کہ ان قوانین کو پارلیمنٹ کے توانیس ملک کے قانونی نظام کا حصہ سمجھا جائے گا، باوجود اس کے کہ ان قوانین کو پارلیمنٹ کے بجائے ایک ماتحت ادارے نے وضع کیا ہوتا ہے۔ پھر ہر قانونی نظام میں ایک اساسی قاعدہ بجائے ایک ماتحت ادارے ہو خود صحیح ہوتا ہے اور اس کی بنیاد پر دیگر تمام قوانین کی صحت یاعدم صحت کا فیصلہ کیا جاتا ہے۔ اسلامی قانون کا بنیادی قاعدہ سے کہ ذان الحکم الا اللہ (یوسف: ۴۰)

پس وضعی قوانین کوالہامی نہیں قرار دیا جاسکتا، لیکن وہ اسلامی قانون ہی کا حصہ ہوتے ہیں، بشر طیکہ وہ فد کورہ بالا قاعدہ کی روسے صحیح ہوں۔ یہی وجہ ہے کہ فقہا تعزیری سزاؤں کاذکر کتاب الحد ودمیں ہی کرتے ہیں۔ جب قرآن وسنت نے اس طرح کے معاملات میں قانون سازی کا ختیار اولوالا مرکودیا ہے تو پھراس پراعتراض کی گنجائش نہیں ہے۔

البتہ وضعی قوانین پر بیہ شبہ یقیناوزنی ہے کہ وہ اسلامی قانون کے بجائے انگریزوں کے وضع کردہ قوانین سے ماخوذ ہیں۔ اس کی وجہ یہی ہے کہ پاکستان میں قانون سازاداروں اور شعبہ قانون سے وابستہ بعض افراد کاموقف بیہ ہے کہ جو قوانین قرآن وسنت سے "متصادم "نہیں ہیں وہ ازخود صحیح ہیں۔ اس سلسلے میں نہ صرف بیہ کہ اسلامی قانون کے قواعد عامہ نظرانداز کردیے جاتے ہیں بلکہ "عدم تصادم "کو" مطابقت "کے متر ادف سمجھ لیا جاتا ہے۔

فقہانے اسلامی قانون کا جو ڈھانچہ بنایا ہے اس میں ہر قسم کا قانون ایک خاص قسم کے حق کے ساتھ منسلک ہے۔ ان حقوق میں باہم ترجے کے لیے فقہانے خاص اصول بھی وضع کیے ہیں۔ جب تک حقوق کے اس نظام کو اچھی طرح نہ سمجھ لیاجائے، اسلامی قانون کے متعلق بہت سی غلط فہمیاں بر قرار رہیں گی۔ اس ڈھانچے میں ہر قانون کا تعلق یا قواللہ کے حق سے ہوتا ہے یابندے کے حق سے جس حق العبد کہتے ہیں۔ بعض او قات قانون کا تعلق ریاست یامعا شرے کے حق سے ہوتا ہے تارہوتا ہے جسے حق السلطان یاحق السلطان یاحق السلطان ایک ہی ہوتے (جیسا کہ کئی معاصر اہل علم نے فرض کیا ہے) تو ہے اگر حقوق اللہ اور حقوق السلطان ایک ہی ہوتے (جیسا کہ کئی معاصر اہل علم نے فرض کیا ہے) تو ہوتا۔ اس طرح حق کے مختلف سمجھا جاتا ہے (حدود) ان میں ریاست کے پاس معافی کا اختیار ہوتا ہوتا۔ اسی طرح حق کے مختلف ہونے کی وجہ سے جرم کے ثبوت اور بعض دیگر متعلقہ مسائل (مثلاً ہوتا۔ اسی طرح حق کے مختلف ہونے کی وجہ سے جرم کے ثبوت اور بعض دیگر متعلقہ مسائل (مثلاً شبہ کا اثر) بھی تبدیل ہوجاتے ہیں۔ بعض او قات دوقتم کے حقوق مل کر ایک مشترک حق بناتے ہیں۔

ایسے جرائم جن کا تعلق حق السلطان سے ہے اور جن کی سزا کی مقدار کا تعین بھی اولوالا مر (حکمر انوں) کے ذمے ہے، ان کو فقہائے احناف "سیاسة" جرائم کہتے ہیں۔ ان جرائم میں معیار شوت کا تعین بھی حکومت کے پاس ہے اور معافی کا اختیار بھی وہ رکھتی ہے، جرم کی نوعیت کے

مطابق سزا کا تعین حکومت کرتی ہے اور اس سلسلے میں ایسی کوئی قید نہیں ہے کہ سزاحد کی مقدار سے زائد نہ ہو۔ چنانچہ بعض حالات میں سزائے موت بھی دی جاسکتی ہے۔

#### بإرليماني نظام حكومت آمريت سي ببتر ب:

باقی رہاسوال پارلیمانی نظام حکومت کا تو وہ آمریت اور تغلب کے طریق کارسے بدر جہابہتر ہے۔ اگر کوئی غلام امارت حاصل کرے تواس کی اطاعت معروف میں واجب ہے جبیباکہ کسی متغلب حاکم کی بھی معروف میں اطاعت لازم ہے، توالیہ حاکم کی اطاعت توبدر جہاولی لازم ہونی متغلب حاکم کی بھی معروف میں اطاعت لازم ہے، توالیہ حاکم کی اطاعت توبدر جہاولی لازم ہونی چاہیے جوعوام کی مرضی سے حکومت حاصل کرے۔ جب ہم اس حقیقت پر نظر ڈالتے ہیں توبیہ بات اور بھی واضح ہو جاتی ہے کہ امام دراصل مامومین کا وکیل ہوتا ہے۔ تغلب کی صورت میں وہ عقد وکالت کے بغیر بیہ منصب حاصل کرتا ہے، جبکہ چناؤکی صورت میں وہ موکل کی مرضی سے عقد وکالت کے بغیر بیہ منصب حاصل کرتا ہے، جبکہ چناؤکی صورت میں وہ موکل کی مرضی سے وکیل بن جاتا ہے، خواہ مرضی کا پیرا ظہار کتنا ہی ناقص ہو یہ تغلب سے بہتر ہے۔

پارلیمنٹ کیا ہر قسم کی قانون سازی کرسکتی ہے؟ کیا اس کا یہ اختیار مطلق ہے؟ مغرب میں اقتدار اعلیٰ کے متعلق جو بحثیں ہوئیں،ان کے نتیج میں پہلے نظری سطح پر یہ بات مان لی گئ کہ اقتدار اعلیٰ عوام کے پاس ہے۔ا نتخاب کی صورت میں وہ یہ اختیار اپنے نما ئندوں کو تفویض کردیتے ہیں۔ تاہم اس تفویض کے عمل سے دوبا تیں از خود ثابت ہوجاتی ہیں:ایک یہ کہ جن کو اختیار تفویض کیا وہ مطلق اختیار کے حامل نہیں ہیں؛ دوسری یہ کہ جضوں نے اختیار تفویض کیا وہ بھی مطلق اختیار کے حامل نہیں رہے۔ بالفاظِ دیگر اقتدار اعلیٰ کسی کے پاس نہیں رہا۔

اب یہ بات صرف کاغذات تک ہی محدود ہے کہ پارلیمنٹ اقتداراعلیٰ کی حامل ہے، حقیقت یہ ہے جیسا کہ پیچھے واضح کیا گیا کہ ریاست بھی اقتداراعلیٰ کی حامل نہیں ہے چہ جائیکہ پارلیمنٹ!

برطانیہ کے نظام حکومت کو پارلیمانی نظام حکومت کی سب سے بہترین مثال سمجھا جاتا ہے لیکن وہاں بھی پارلیمٹ کے اقتداراعلی کا تصور ختم ہوتاجارہا ہے اوراس کی جگہ "کابینہ کی آمریت" کے تصور نے جنم لیا ہے۔ امریکا میں جہال عدالتوں کو اختیار حاصل ہے کہ وہ کا نگریں کے وضع کردہ قانون کو ختم کر سکتی ہے، وہال کا نگریس کے بجائے آئین کی بالادستی کی بات کی جاتی ہے، جس کی حافظ عدالت عظمیٰ ہے۔ اس طرح عدالت عظمیٰ کو اختیار دیا گیا کہ وہ صدر کے جاری کردہ فرامین کو بھی کا لعدم قرار دے۔ تاہم کا نگریس آئین میں ترمیم کر سکتی ہے؟ جوا گرچہ ایک نہایت مشکل کا م ہے لیکن بہر حال اس کا اختیار کا نگریس کے پاس ہے۔ اس طرح کا نگریس عدالت کے اختیارات کو محدود کر سکتی ہے، کا نگریس کے اس اختیار پر ایک قد عن لگانے کے لیے سربراہ ریاست، لیخی صدر کو اختیار دیا گیا ہے کہ وہ کا نگر س کے منظور کردہ قانون کو ویٹو کے اختیار کے استعال کے ذریعے مستر دکر دے۔ بھارت میں پارلیمنٹ کے اس اختیار کومزید محدود کر دیا گیا ہے کہ وہ آئین میں اس طرح کی ترمیم نہیں کر سکتی کہ اس سے آئین کا بنیادی ڈھانچہ بی تبدیل ہوجائے۔ پس" قانون سازی کے مطلق اختیار "کا وجود کہیں بھی نہیں ہے۔ یہ محض ایک شخیل بھو بھو گے۔ پس" قانون سازی کے مطلق اختیار "کا وجود کہیں بھی نہیں ہے۔ یہ محض ایک شخیل اور وہم ہے، پاکستان کے نظام پر آگے کچھ تفصیلی بحث آئے گی۔

ایک بڑی کا اختیار پارلیمنٹ کے مطلق اختیارات پر ایک بڑی Naturalists کا وشوں سے ریاست اور پارلیمنٹ کے مطلق اختیارات پر ایک بڑی قد عن لگ گئ۔ایک دوسری قد عن، جس کا پیچھے بھی ذکر کیا گیا، عدالتوں نے بالخصوص عدالتی نظر ثانی (Judicial Review) کے اختیار کے ذریعے لگائی۔ نیز خود مغربی مفکرین کو مطلق العنانی کے سد باب کے لیے "اختیارات کی تقسیم" کا نظریہ پیش کرناپڑا۔ جس کے تحت قانون سازی کا اختیار پارلیمنٹ کو دیا گیا۔ تعبیر قانون کا اختیار عدالتوں کو اور تفیذ قانون کا اختیار پارلیمنٹ کے سپر دکر دیا گیا۔ پھر مغرب میں یہ بحث بھی چھڑ گئی کہ اگر قانون سازی کا اختیار پارلیمنٹ کے سپر دکر دیا گیا۔ پھر مغرب میں یہ بحث بھی چھڑ گئی کہ اگر قانون سازی کا اختیار پارلیمنٹ کے

پاس ہے تو جج کا کیا کر دار ہے؟ کیاوہ قانون سازی کرتا ہے، یاوہ محض قانون کی تعبیر کرتا ہے۔ اگر قانون کی تعبیر سے مراد صرف ہیہ ہے کہ لفظ کے ظاہر تک محدود رہے تو پھر نئے پیش آمدہ مسائل کا حل کیسے پیش کیا جائے گا۔ پھر وہاں اسی طرح کے مباحث نے جنم لیا جس سے مسلمان اہل علم پہلے ہی آشا تھے، یعنی اہل ظاہر اور اہل رائے کے مباحث! جہاں کہیں کسی جج نے قانون کے پیچھے کار فرما اصولوں کا استخراج کرکے کسی مسئلے کا حل پیش کیا۔ بعض ظاہر پسندوں نے اسے " قانون سازی" قرار دیتے ہوئے پارلیمنٹ کے اختیارات پر حملہ قرار دیا۔ تاہم "اہل رائے " جموں کی کاوشوں سے سینکڑوں نئے مسائل کا حل دریافت ہوااور قانون نے ارتفاکا سفر جاری رکھا۔

#### بین الا قوامی قانون کی حیثیت

بین الا قوامی قانون کے متعلق یہ تصور رہاہے کہ اس کا نفاذ ریاست کی مرضی ہے۔ ان کا کہناہے کہ چو نکہ ریاست اقتداراعلیٰ کی حامل ہے اس لیے اس پر بالادست قانون کوئی نہیں ہوسکتا،
کیوں کہ بالادستی کا مطلب ریاست کے اقتداراعلیٰ کی نفی ہے، تاہم اقتداراعلیٰ کا حامل شخص خود اپنے اوپر بعض پابندیاں عائد کر سکتا ہے ، چنانچہ بین الاقوامی قانون ان پابندیوں کا مجموعہ ہے جو ریاست نے اپنے اوپر صراحتا یادلالتا عائد کی ہیں۔ اول الذکر کو معاہدہ اور ثانی الذکر کو رواج کہتے ہیں۔ تاہم یہ انتہائی حد تک سادہ موقف اب بالکل متر وک ہوچکا ہے۔ چنانچہ جیسا کہ پیچھے ذکر کیا گیا، ریاست کے اقتداراعلیٰ کا تصور صرف اعلان کی حد تک محدود رہ گیا، اس کے قانونی اثر ات باقی نہیں رہے۔ قانونی اثر ات مرف منعہ اور ولا یہ کے ہیں۔ مزید بر آل جب ریاست رواج یا معاہدے کی دفعات پر عمل کی پابند ہوگئ تووہ اقتدار اعلیٰ کی حامل باقی نہیں رہی، چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ بین الاقوامی عدالت انصاف کے ضابطے میں تصر سے کہ بین الاقوامی قانون کے مآخذ میں محض رواج عدالت انصاف کے ضابطے میں تصر سے کہ بین الاقوامی قانون کے مآخذ میں محض رواج

اور معاہدات ہی شامل نہیں ہیں، بلکہ بین الا قوامی عدالتوں کے فیصلوں اور ممتاز ماہرین قانون کی تحریرات کے علاوہ مہذب اقوام کے نظامہائے قانون کے مسلمہ قواعد اور اصول بھی شامل ہیں، ان ماخذ میں کچھ ثانوی حیثیت رکھتے ہیں اور کچھ بنیادی، تاہم اتنی بات طے ہے کہ ان سب کا ماخذ ریاست کا اقتدار اعلیٰ نہیں ہے۔

شریعت نے دارالاسلام اور دارالکفر کے در میان جنگ وامن کے تعلقات کی تہذیب کے لیے پیچھ توانین نصوص کے ذریعے دیے ہیں اور دیگرامور کے لیے سیاسہ کے قاعدے کے تحت امام کواختیار دے دیا ہے، مسلمانوں کے لیے شریعت کے احکام ہر صورت میں واجب الاطاعت رہیں گے خواہ فریق مخالف ان کومانے بانہ مانے، اور خواہ وہ ان کی پابندی کرے یا خلاف ورزی۔ گویا دیگر امور کی طرح اس شعبے میں بھی مسلمانوں پر شریعت کے احکام کی پابندی کی بنیاد تماثل اور مجازاۃ نہیں ہے۔ ہاں اگر فریق مخالف بھی ان امور کی پابندی پر آمادہ ہے اور ان کو معاہدات کے فرریعے منظم کرناچاہتا ہے تو یہ اور بھی بہتر ہے۔ امام محمد بن الحین الشیبانی نے السیر الکبیر میں گئ ایسے فرضی معاہدات پر بحث کی ہے جو مسلمان دیگر اقوام کے ساتھ آداب القتال کے سلسلے میں کرسکتے ہیں۔ اس لیے یہ کہناکہ "یہ معاہدہ نہیں بلکہ قانون ہے لہذا جائز ہے" ایک انتہائی صد تک غلط موقف ہے کیوں کہ جیسا کہ بیچھے واضح کیا گیا، محض قانونی حیثیت حاصل ہونے کی وجہ سے یہ ناجائز نہیں ہوجانا، بالخصوص جبکہ اس معاہدے میں وہی کچھ طے کیا گیا ہوجو شریعت نے مسلمانوں پرلازم کھہر ایا ہو۔

باقی رہی ہے بات کہ اگر معاہدے میں کوئی شق شریعت کے خلاف ہو تو کیااس معاہدے پر دستخط کرناناجائز نہیں ہوگا؟ تواس کا جواب ہے ہے کہ خلاف شریعت کسی شرط کا ماننا مسلمانوں کے لیے جائز نہیں ہے (المسلمون عند شروطهم الا شرطاً أحل حراماً أو حرم حلالا)اس قسم کی شرط م

ماننایقیناناجائزہے، بلکہ اگراس قسم کی شرط مان بھی لی گئ تواس پر عمل ناجائز ہوگا، تاہم بعض شرائط کے مقتصیات کے تعین پر اختلاف ہو سکتا ہے۔ چنانچہ یہ ممکن ہے کہ بعض شروط کے ماننے سے بعض لوگوں کے نزدیک کفر کی بالادستی مانی لازم آتی ہو، جبکہ بعض دوسرے لوگوں کے خیال میں ہو سکتا ہے کہ یہ ان شروط کے ماننے کالازمی تقاضانہ ہو۔ اس لیے کوئی مجہول بیان دینا مناسب نہیں ہوگا، بلکہ ضروری ہوگا کہ ہر ہر شرط کے مقتصیات پر الگ الگ بحث کی جائے اور پورے معاہدے کے مجموعی اثر پر اس کے بعد ہی اس معاملے کی صبح شرعی معاہدے کے مجموعی اثر پر اس کے بعد نظر ڈالی جائے، اس کے بعد ہی اس معاملے کی صبح شرعی تکییف کی جاسکے گی۔ عقود اور شروط کے متعلق اصل صحت، نفاذ اور لزوم کا ہے۔ جو شخص دعوی کرے کہ کوئی شرط یاعقد اس اصل کے خلاف ہے توثبوت کا بار بھی اس کے ذمے ہے۔

پچھلے مباحث کی روشنی میں ہے امر اصولی طور پر بالکل جائز ہے کہ مسلمان دیگر اقوام کے ساتھ مل کر ایسا معاہدہ کریں جس کے ذریعے وہ آپس کے تنازعات کے حل کے لیے کوئی پر امن طریقہ متعین کریں۔اس معاہدے کی خلاف ور زی کرنے والے فریق کے خلاف باہمی تعاون بھی اصولی طور پر جائز ہے۔البتہ تفصیلات اور جزئیات پر بحث کی ضرورت ہے۔ یہ بات بھی قابل توجہ ہے کہ اگردو گروہوں کے در میان تنازعہ ہواور ہمیں کسی ایک فریق کا ساتھ دینا پڑے تو کیا ہم اس بنیا دیر فیصلہ کریں گے کہ ان گروہوں میں مسلمان کون ہے؟ یا ہے دیکھیں گے کہ خلام کون ہے اور مظلوم کون؟ اگر خلام اور مظلوم کے سوال کو نظر انداز کر کے ہم ہر حال میں صرف "مسلمان" ہی کا ساتھ دیں تو کیا ہے اس طرح کی "قوم پر ستی" نہیں ہو جائے گی جس پر مسلمان اہل علم عموماً تنقید کرتے ہیں۔ 12

<sup>12</sup> مزید تفصیل کے لئے پر وفیسر ڈاکٹر محمد مشاق کی کتاب جہاد، مزاحمت اور بغاوت ملاحظہ فرمائیں 71

باب ششم

## آئين پاکستان کی شرعی حیثیت

#### فصل دوم:

# كياباكستان كآئين كفرييد?

عنوان میں مذکورہ سوال کے جواب میں مختصر طور پر دس اہم اطراف ذکر کئے جاتے ہیں:

#### اولاً۔ پاکستان دارالا سلام ہے:

پاکستان میں شامل علاقے بقینادارالاسلام کی تعریف پر پورااترتے ہیں۔ یہاں کی آبادی کی غالب اکثریت مسلمان ہے، جھوں نے باہمی معاہدے کے ذریعے یہ بھی طے کیا ہوا ہے کہ ان کا سر براہ مسلمان ہوگا۔ اگر بعض لوگوں کے خیال میں اس معاہدے کی بعض شقیں یادیگر قوانین کی بعض جزئیات "ظہوراحکام کفر" کے ضمن میں آتی ہیں، تواس کے باوجود دارالاسلام کے دارالکفر میں تبدیل ہونے کے لیے جودومزید شرطیں درکار ہیں وہ یہاں نہیں پائی جا تیں۔ یہاں غلبہ اور قہر مسلمانوں کا ہے جس کی وجہ سے یہ علاقہ مسلمانوں کو ہی منسوب ہے، اور دارالکفر سے اتصال کی شرط بھی بدیمی طور پر مفقود ہے۔ ان امور کی مزید وضاحت کے لیے درج ذیل نکات پر غور کریں:

اللہ ۱۹۳۹، میں پہلی آئین سازا سمبلی نے قرار داد مقاصد منظور کی جس کی روسے یہ طے پایا کہ پاکستان میں اسلامی قانون کو بالادستی حاصل ہوگی۔ اس قرار داد کے ذریعے پاکستان کے تینوں باکستان میں اسلامی قانون کو بالادستی حاصل ہوگی۔ اس قرار داد یا کستان کے تینوں آئین نظام کے بنیادی مقاصد کا تعین کیا گیا۔ یہ قرار داد یا کستان کے تینوں دسا تیر ۱۹۵۲، اور ۱۹۷۳، اور ۱۹۷۳ میں دیبا ہے کے طور پر شامل کی گئی۔ پھر ۱۹۷۳ کے آئین میں اسلامی قانون کو بالاد سے حکے طور پر شامل کی گئی۔ پھر ۱۹۷۳ کے آئین میں آئین میں سے انجواف کے ذریعے میں دیبا ہے کے طور پر شامل کی گئی۔ پاکستان کے آئین میں اسلامی تا کہ اف کے تو تائین سے انجواف کو تالا کے تو تائین سے انجواف کے تو تائین سے انجواف کو تالام کے تو تائین سے انجواف کے تو تائین سے انجواف کے تو تائین سے انجواف کو تو تائین سے انجواف کو تو تائین سے انجواف کو تو تائیں سے انجواف کو تائیں سے انجواف کو تو تائیں سے انجواف کو تو تائوں کو تائیں سے انجواف کو تائی کے تو تائین سے انجواف کو تو تائیں سے انجواف کے تو تائیں سے انجواف کو تو تائیں سے تائیلوں کے تو تائیں سے تائیلوں کو تو تائیلوں کو تائیلوں کے تو تائیلوں کے تو تائیلوں کو تائیلوں کے تو تائیلوں کے تو تائیلوں کو تائیلوں کو تائیلوں کو تائیلوں کی تائیلوں کو تائیلوں کیا تو تائیلوں کو تائیلوں کو تائیلوں کی تو تائیلوں کو تائیلوں کی تائیلوں کیا تو تائیلوں کیا تو تائیلوں کی تائیلوں کی تائیلوں کی تائیلوں کے تائیلوں کو تائیلوں کی تائیلوں کی تا

دور میں بھی قرار داد مقاصد کو نا قابل تنتیخ و تعطیل سمجھا گیااوراسی بناپر عاصمہ جیلانی کیس ۱۹۷۲ء میں قرار دیا گیا کہ مارشل لاکا نظام ناجائز ہے اور حکومت کو مجبور کیا گیا کہ وہ مارشل لا ختم کرکے آئینی نظام بحال کرلے۔

۲۔ 1952ء میں پاکستان کے تمام مکاتب فکر کے جید علمائے کرام نے آئین کی اسلامی حیثیت مانے کے لیے بائیس نکات دیے۔ پاکستان میں تمام دساتیر میں ان بائیس نکات کی روشی میں اسلامی دفعات شامل کی گئیں، مثال کے طور پر سر براہ ریاست کے لیے مسلمان ہونے کی شرط ضروری قرار دی گئی ہے۔ 1973ء میں آئینی ترمیم کے ذریعے "مسلمان" کی شرط ضروری قرار دی گئی ہے۔ 1973ء میں آئینی ترمیم کے ذریعے "مسلمان" کی تعریف بھی آئین میں شامل کی گئی جس کے تحت قادیانی بلکہ بہائی بھی غیر مسلم قرار دیے گئے ہیں۔ اور یہ کہ تمام قوانین کو اسلامی شریعت کے مطابق کیا جائے گااور تمام غیر اسلامی قوانین ختم کردیے جائیں گے۔ اس مقصد کے لیے پارلیمنٹ کی رہنمائی کے لیے اسلامی نظریاتی کو نسل بھی تشکیل دی گئی ہے۔

سو۔ 1977ء کے انقلاب کے بعد پہلے عدالت ہائے عالیہ میں شریعت ن قائم کیے گئے۔ بعد میں سو یہ ن قائم کے گئے۔ بعد میں سو یہ ن قائم کی گئی جسے یہ اختیار دیا گیا کہ وہ اسلامی شریعت سے متصادم قوانین کو تصادم کی حد تک کا لعدم قرار دے۔ وفاقی شرعی عدالت کے فیلے کے خلاف جب سپریم کورٹ میں اپیل کی جاتی ہے، تواس کی ساعت کے لیے خصوصی شریعت اپیلیٹ ن قائم کی گئی ہے۔ وفاقی شرعی عدالت اور شریعت اپیلیٹ ن دونوں میں علی ن جی تعیات کیے جاتے ہیں۔ واضح رہے کہ اگروفاقی شرعی عدالت کے فیلے کے خلاف اپیل نہ ہو تو پھراس فیصلے کی پابندی سپریم کورٹ پر بھی لازم ہوتی ہے۔

وفاقی شرعی عدالت کے دائرہ اختیار سے ابتدا (1980ء) میں چار قوانین خارج کیے گئے:

الف\_ آئين

ب۔ عدالتوں کے طریق کارسے متعلق قوانین

ج۔ مسلم شخصی قوانین

د۔ مالیاتی امور سے متعلق قوانین

### ٧- بإكستاني حكمر انول اور عدالتول كي شرعي حيثيت: جيد علما كافتوى:

پاکتان کے حکر انوں اور عدالتوں کے فیصلوں کی شرعی حیثیت کے متعلق ایک اہم دستاویزوہ فتویٰ ہے جس کا اصل موضوع تورؤیتِ ہلال کا مسئلہ تھا، لیکن اس سے زیر بحث مسئلے میں بھی نہایت واضح اور دوٹوک رہنمائی حاصل ہوتی ہے۔ قیام پاکتان کے بعد رؤیت ہلال کے سلسلے میں عمومی اتفاق قائم کرنے کی ایک اہم کو شش مولانا مفتی محمد شفیع نے کی۔ اضوں نے پہلے ایک سوالنامہ مرتب کرکے ہندوپاک کے ممتاز علاکے پاس بھی وایا۔ پھر سمبر 1954ء میں قاسم العلوم ماتان میں جید علائے کرام کا ایک اہم اجتماع منعقد کرایا۔ جس میں دودن کے تفصیلی مباحثہ کے بعد متنان میں جید علائے کرام کا ایک اہم اجتماع منعقد کرایا۔ جس میں دودن کے تفصیلی مباحثہ کے بعد حوامت کے فیصلوں کی شرعی حیثیت کے متعلق جو سوالات قائم کئے گئے ہیں اور ان کے جو جو ابات دیے گئے ہیں، وہ زیر بحث مسئلے میں قول فیصل کی حیثیت رکھتے ہیں۔ اس لیے یہاں اس فتو سے چند اقتباسات پیش کے جاتے ہیں۔ پاکستانی حکم انوں اور عدالتوں کی شرعی حیثیت کے تعین کے لیے اس فتو سے میں تین سوالات قائم کئے گئے۔

- پہلاسوال: جو شخص قوت کے بل بوتے پر اقتدار پر غالب ہو جائے اور اربابِ حل وعقداس کی حکمر انی پر راضی نہ ہوں کیااس کی حکومت صحیح ہے اور اس کی جانب سے قاضیوں کی تقرری جائز ہے؟
  - o دوسراسوال: كيافات قضاك ليابل ي؟
- تیسراسوال: احکام شرعیہ سے عدم واقفیت کسی قاضی کی اہلیت ِ قضاختم کردیت ہے؟

  ان میں پہلے سوال کا جواب بید دیا گیا ہے کہ اگرچہ احادیث نبویہ اور عبارات فقہیہ کے بموجب اصولاً حکمر ان کا ارباب حل وعقد کے مشور سے مقرر کرناضر وری ہے، لیکن اس کی باوجود اگر کوئی شخص طاقت کے بل ہوتے پر حکومت پر قابض ہوجائے تو جائز امور میں اس کی اطاعت سب مسلمانوں پر واجب ہوتی ہے اور اس کی ما تحتی میں قضا اور دیگر مناصب کی ذمہ داری قبول کرناجائز ہوتا ہے، خواہ مسلمانوں کے اہل علم میں کسی ایک نے بھی اس کی بیعت نہ کی ہو، جب تک کہ وہ کفر ہوائے کا مر تکب نہ ہوجائے۔ اس کے بعد پاکستان کے حکمر انوں کے تناظر میں لکھا گیا ہے کہ پاکستان میں کئی معاملات میں حکام کا شرعی حکم الگ ہے (بعض صحیح اور نافذ ہوں گے اور بعض غیر صحیح اور نافذ ہوں گے اور بعض غیر صحیح اور غیر نافذ ہوں گے اور

دوسرے سوال کے جواب میں واضح کیا گیا کہ فقہا کے نزدیک قضا کے لیے عدل شرط جواز نہیں، بلکہ شرط مستحسن ہے یعنی اس صفت کا قاضی میں موجو دہونا بہتر ہے اگرچہ اس کے بغیر بھی قاضی کے منصب پر تعیناتی جائز ہے۔ یہاں ابن عابدین کابیہ قول نقل کیا گیا ہے کہ اگریہ بات مان لیگئی کہ فاسق قضا کا اہل نہیں ہے تو بالخصوص ہمارے دور میں قضا کا کام سرے سے ناممکن ہوجائے گا۔ اس کے بعد ابن الممام کابیہ قول نقل کیا گیا کہ جے سلطان کی جانب سے قضا کا منصب سونے دیا

گیاہے،اس کے فیصلے نافذ ہوں گے خواہ وہ جاہل یافاسق ہو۔البتہ ایسے قاضی کو دوسر وں کے فتو کی پر فیصلہ دینا جاہیے۔

تیسرے سوال کے جواب میں پھر ابن الہمام کے مذکورہ بالا قول کی طرف اشارہ کیا گیاہے جس میں صراحتاً قرار دیا گیاہے کہ جاہل کے فیصلے نافذ ہوں گے۔

واضح رہے کہ یہ فیصلہ ان علائے کرام نے 1954ء میں اس وقت دیاتھا، جب انجی پاکستان کا پہلاآ کین بھی نہیں کھا گیا گیاتھا۔ 1956ء میں پاکستان نے آکینی طور پر اسلامی ریاست 'ہونے کا اعلان کر لیااور قرار دیا کہ پاکستان میں تمام قوانین اسلامی احکام کے مطابق ہوں گے۔1962ء کے انگین میں اس عزم کا اعادہ کیا گیااور قوانین کو اسلامیانے کے لیے دوادار سے اسلامی مشاورتی کو نسل اور ادار ہ تحقیقاتِ اسلامی تشکیل دیے گئے۔1973ء کے آئین میں مزید اسلامی دفعات کا اضافہ کیا گیااور 1973ء میں ایک آئینی ترمیم کے ذریعے آئین میں "مسلمان" کی تعریف بھی داخل کی گئی اور 1973ء میں ایک آئینی ترمیم کے ذریعے آئین میں "مسلمان" کی تعریف بھی داخل کی گئی جس کی روسے ختم نبوت کے منگرین غیر مسلم قرار پائے۔ 1977ء کے انقلاب کے بعد بڑے بیانے پر قوانین میں تبدیلیاں لائی گئیں اور گئی قوانین کو اسلامی شریعت کے سانچے میں ڈھالئے کی کوششیں کی گئیں۔ وفاقی شرعی عدالت اور سپر یم کورٹ کی شریعت اپیلیٹ نے کے علاوہ سپر یم کورٹ اور عدالت ہا کے عالیہ نے بچھلے چو نسٹھ برسوں میں گئی اہم فیصلے دیے، جضوں نے پاکستان کی قانونی نظام کے اسلامی تشخص کو محفوظ رکھنے میں اہم کر دار کیا۔ پس اس امر میں کوئی شبہ نہیں ہے کہ پاکستان دارالا سلام ہے۔ (انجھی حال ہی میں اٹھارہ سوسے زائد علانے متفقہ فتو کی جارہ کی کیا جاری کیا جب کہ پاکستان دارالا سلام ہے۔ (انجھی حال ہی میں اٹھارہ سوسے زائد علانے متفقہ فتو کی جارہ کی کیا جب کی ردسے پاکستان ایک اسلامی ریاست ہے اور اس کے خلاف خروج جائز ہے)

# ثانياً - آئين بإكستان: ايك صحيح، لازم اور نافذ معابده:

- ۔ آئین پاکستان کی حیثیت یہاں کے مسلمانوں کے در میان ایک معاہدے کی سی ہے۔
- ۔ پس اس پر معاہدے سے متعلق قواعد لا گوہوں گے جن میں سے ایک یہ ہے کہ معاہدے اور اس کی شقوں کواصولاً صحیح مانا جائے گا۔
- ۔ جہاں کہیں کوئی شق اسلامی قانون کی روسے غیر صحیح ہو،اس کی ایسی تاویل کی جائے گی جو اسے اسلامی قانون کے مطابق کر دے۔
- اگر کسی شق کی ایسی تاویل ممکن نه ہو تو وہ باطل ہے اور اس پر عمل جائز نہیں ہے، خواہ معاہدے میں صراحتاً یہ بات لکھی گئی ہو کہ اس شق پر عمل واجب ہے اور خواہ اس شق پر عمل کو عدالتوں نے بھی واجب قرار دیا ہو۔اسلامی قانون کا مسلمہ اصول ہے کہ قاضی کا فیصلہ اگرنص قطعی یا جماع کے خلاف ہو تو وہ نافذ نہیں ہوگا۔

#### ثالثاً۔ شریعت پر عمل عدالتی فیصلہ سے مشروط نہیں:

۔ مسلمانوں کے لیے شریعت کے کسی تھم پر عمل اس سے مشروط نہیں ہے کہ پہلے اس تھم کے متعلق عدالتی فیصلہ آئے۔اس لیےا گربینک کا انٹرسٹ کسی کے فہم کے مطابق برباہے توہ یہ نہیں کہہ سکتا کہ اس انٹرسٹ سے میں اس لیے اجتناب نہیں برت سکتا کہ انجی اس کا معاملہ عدالت میں زیر ساعت ہے، بلکہ اس پر واجب ہوگا کہ وہ اس سے اجتناب کرے۔

۔ پاکستان میں سودی نظام کے بقائی وجہ بیہ نہیں کہ عدالت نے اسے ناجائز کھہرانے سے انکار کیا ہے، بلکہ اس کی وجہ صرف اور صرف میہ ہے کہ لوگوں کی اکثریت اس معاملے میں یا تو بے حس ہے اور یابے خبر۔

#### رابعا: بإركيمنك كا قانون سازى كااختيار مطلق نهين:

- میہیں سے یہ بات بھی واضح ہو جاتی ہے کہ خواہ آئین میں قرار دیا گیا ہو کہ پارلیمنٹ کو قانون سازی کا اختیار مطلق ہے اس کے باوجود وہ مطلق نہیں ہے۔ ایک تواس وجہ سے کہ پارلیمنٹ اقتدار اعلی کی حامل نہیں ہے۔ دوسرے اس وجہ سے کہ پارلیمنٹ کے ارکان کی غالب اکثریت مسلمانوں کی ہے۔ پس اگر اس پارلیمنٹ نے کوئی ایسا قانون منظور کیا جو قرآن وسنت سے متصادم ہو تواس قانون پر سرے سے عمل جائز نہیں ہوگا کیوں کہ یہ پارلیمنٹ آئین کیوں کہ یہ پارلیمنٹ نے اپنے جائز اختیارات سے تجاوز کیا ہوگا۔ بلکہ اگر پارلیمنٹ آئین میں ترمیم کے ذریعے اس سے تمام اسلامی دفعات کا خاتمہ کرے، تب بھی وہ ترمیم ہی ناجائز ہوگی۔
- اس کی وجہ صرف بیہ نہیں ہوگی کہ ججز کیس میں سپر یم کورٹ نے طے کیا ہے کہ
  پارلیمنٹ آئین سے اسلامی دفعات کا خاتمہ نہیں کر سکتی، بلکہ اس کی اصل وجہ یہ ہوگی کہ
  اسلام کے دعویدار ہوتے ہوئے ارکان پارلیمنٹ ایسا کر نہیں سکتے۔

#### خامساً: شرعی عدالت کے اختیار ساعت سے باہر قوانین شریعت سے بالاتر نہیں:

۔ جہاں تک شرعی عدالت کے اختیار ساعت سے بعض قوانین کے اخراج کا معاملہ ہے تووہ ایک انتظامی فیصلہ ہے۔اگریہ عدالت عائلی قوانین کے متعلق فیصلہ نہیں سناسکتی تواس سے یہ لازمی نہیں آتا کہ بیہ قوانین شریعت پر بالادست ہو گئے۔اگریہ مسلمانوں کاعلاقہ ہے اور یہاں منعة اور ولایة مسلمانوں کے پاس ہے توآئین سمیت یہاں کے تمام قوانین شریعت کے ماتحت ہیں اور رہیں گے،خواہ کوئی عدالت ان کے خلاف شریعت ہونے کا فیصلہ کر سکے یا نہ کر سکے۔ بالکل اسی طرح جیسے کسی قانون کواگریہ عدالت خلاف شریعت قرار دے تو وہ فیصلہ اس کو مستلزم نہیں کہ وہ قانون واقعناً خلاف شریعت ہے۔

۔ باقی رہا پیل کا معاملہ تو وہ صرف اس وجہ ہے کہ عدالت کا فیصلہ بہر حال انسانی کاوش ہے۔ اس لیے اس پر بعض دیگر انسان مزید غور و فکر کریں تو غلطی کا احتمال کم ہو جاتا ہے۔ اگر اس اختیار کو بعض لو گوں نے غلط استعال کیا ہے تو کون ساالیا جائز کام ہے جسے ناجائز کام کے لیے استعال نہیں کیا جاسکتا ؟ تو کیا اس بناپر ہر جائز کام کو ناجائز قرار دیا جائے گا؟

# سادساً: پارلیمن کواسلامی نظریاتی کونسل کی سفارشات مانے کا پابند نہیں کیا جاسکتا:

- ۔ اسلامی نظریاتی کونسل کی حیثیت "ریاستی مفتی" کی ہے اور اس وجہ سے حکومت پراس کی "تجاویز" کو ماننالازم نہیں ہے۔ جب ہارون الرشید مختلف ائمۂ کرام کو اکٹھا کر کے ان سے استفتا کرتا تھا تواس کے بعد ان میں کسی کی رائے پر عمل کرنااس نے خود پرلازم قرار دیا تھا یا حتمی فیصلہ اسی کا ہوتا تھا؟
- ۔ نیز کیاان نتائج پر بھی غور کیا گیاہے جواس کونسل کے فیصلے کولازم قرار دینے سے پیدا ہوتے ہیں؟ اس فیصلے کولازم کر دینے سے قبل آپ کو یہ بھی سوچنا پڑے گا کہ اس کونسل کے ارکان کون ہوں گے؟ بیان کا بھی انتخاب کیا جائے گا؟ اگرانتخاب کے مسئلے کو "قدرتی چناؤ" کے سپر دکر دیا جائے تو سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا

قدرتی چناؤ کاعملاً مطلب به نہیں ہو گا کہ معاملہ حکمران کی صوابدید پر چھوڑ دیا گیا؟ قبائلی اور بدوی زندگی میں قدرتی چناؤاتناد شوار نہیں ہوتا، جتناشہری اور متمدن زندگی میں ہوتا ہے۔ پس آخرالا مر معاملہ حکمران کی صوابدیدیر ہی جارکتاہے!

#### سابعاً: اسلامی نظریاتی کونسل اور شرعی عدالت صحیح ست میں پیش رفت:

اسلامی نظریاتی کونسل کی سفارشات کے برعکس وفاقی شرعی عدالت کے فیصلے لازمی حیثیت رکھتے ہیں کیوں کہ اس کی حیثیت "ریاستی قاضی" کی ہے۔ وفاقی شرعی عدالت اور شریعت اپیلیٹ بیخ نے بعض غیر اسلامی قوانین کے خاتمے اور بعض نئے اسلامی قوانین کے اجراکے سلسلے میں اہم کر دارا داکیا ہے۔ اسی طرح ان عدالتوں نے شرعی قوانین کی توضیح اور تنفیذ کے سلسلے میں بعض اہم فیصلے سنائے ہیں۔ مجموعی لحاظ سے ان کی کار کر دگی مثالی اور عمیاری نہ سہی لیکن اخصیں صحیح سمت میں پیش رفت کا نام ضرور دیا جا سکتا ہے۔ مثلاً شرعی عدالت کے اختیار ساعت سے جن قوانین کو استثنادیا گیا ہے ان کو بھی اس کے دائر ہا ختیار میں لانا چاہیے۔ بلکہ زیادہ مناسب صورت تو یہی تھی کہ عدالت ہائے عالیہ میں شریعت بیخ میں لانا چاہیے۔ بلکہ زیادہ مناسب صورت تو یہی تھی کہ عدالت ہائے عالیہ میں شریعت بیخ

#### ثامناً: آئين بإكستان اور پرامن انتقال اقتدار

جو لوگ موجودہ حکمرانوں یا طرز حکمرانی سے نالاں ہیں اور اس لیے نظام کی تبدیلی اور اس لیے نظام کی تبدیلی اور انقلاب کے نعرے بلند کرکے لوگوں کو خروج کی طرف دعوت دیتے ہیں انھیں یہ بات مد نظرر کھنی چاہیے کہ خروج کے جواز کے لیے ایک بنیادی شرط پاکستان میں مفقود ہے، کیوں کہ یہاں تبدیلی پرامن ذرائع سے ممکن ہے۔

۔ اسلامی شریعت نے غیر مسلموں کے خلاف جنگ کی اجازت بھی صرف اس صورت میں دی ہے جب جنگ بالکل ہی نا گزیر ہو جائے۔ مسلمانوں کے خلاف ہتھیاراٹھانے کامسکلہ تو اس سے بدر جہازیادہ سکین ہے۔اس لیے اس کی اجازت اس صورت میں قطعاً نہیں دی جا سکتی جب تبدیلی واصلاح کے لیے پر امن ذرائع میسر ہوں۔

#### تاسعاً: عصر حاضر میں خروج کے نتائج:

امام ابو حنیفہ اگرچہ اپنے معاصر اموی خلفا اور ان کے عہد عباسی خلفا کی نااہلیت کے قائل تھے اور ان کے عہد عباسی خلفا کی نااہلیت کے قائل تھے اور ان کے شدید ناقدین میں تھے، نیز آپ تبدیلی کے حامی بھی تھے اور اصولاً خروج کے جواز کے قائل بھی تھے۔ اس کے باوجود انھوں نے خروج کار استہ اختیار کرنے سے گریز کیا اور جب خراسان کے مشہور فقیہ ابراہیم الصائغ نے انھیں خروج کے لیے قائل کرنے کی کوشش کی تو آپ نے فرمایا:

" یہ کام ایک آدمی کے بنانے سے نہیں بن سکتا۔ انبیا بھی اس کے کرنے کی طاقت نہیں رکھتے تھے، جب تک وہ اس کام کے لیے آسمان سے مامور نہ کیے جاتے۔ یہ فر کفنہ دیگر فرائض کی طرح نہیں ہے جفیں کوئی بھی شخص تنہااد اکر سکتا ہے۔ یہ کام ایسا ہے کہ تنہاآد می اس کے لیے کھڑا ہو گا تواپی جان دے گاور خود کو ہلاکت میں ڈالے گاور مجھے اندیشہ ہے کہ وہ اپنے قتل میں اعانت کا خمہ دار کھہرے گا۔ پھر جب ایک ایسا شخص قتل کیا جائے گا تو پھر کوئی دوسر اکا مے لیے این جان ہلاکت میں ڈالنے کی ہمت نہیں کریائے گا"۔

#### عاشراً: تعلیم وتربیت کے ذریعے ماہرین شریعت و قانون کی تیاری:

ان لوگوں کی اسلامی تربیت، اسلامی قانون کی عصری اسلوب میں صحیح تعبیر اور عصر حاضر کے حل کے لیے اسلامی قانون کی رہنمائی کی توضیح بہت زیادہ محنت کا کام ہے۔ اس لیے ہمشیلی پر سرسوں جمانے کے جائے اس کام کے لیے باصلاحیت لوگوں کو آگے بڑھ کر کام کر ناچاہیے۔ یہ ایک فرض کفائی ہے جس کی اوائیگی کے لیے الکافی "لوگ دستیاب نہیں ہیں۔ جو لوگ یہ کام کر سکتے ہیں وہ اور کاموں میں الجھے ہوئے ہیں، اور جن کا یہ کام نہیں ہے وہ خود کو اس کے ماہر قرار دے کر اپنی عاقبت بھی خراب کر رہے ہیں، اور دوسروں کا بھی ہیڑہ غرق کر رہے ہیں۔

(بحواله جهاد ،مزاحت اوربغاوت ازپر وفیسر ڈاکٹر مشاق احمہ)

#### فصل دوم:

#### بیغام پاکستان کے عنوان سے متفقہ فتوی

#### منفقه اعلاميه:

قرآن وسنت کی تعلیمات اور اسلامی جمہوریہ پاکستان کے متفقہ دستور کے نقاضوں کے عین مطابق پیغام پاکستان کے ذریعے درج ذیل اقدامات کا اعلامیہ پیش کیاجاتا ہے:

یاکتان کا ۱۹۷۳ء کا دستور اسلامی اور جمہوری ہے اور پاکتان کی تمام اکائیوں کے در میان ساجی اور عمرانی معاہدہ ہے جس کی توثیق تمام سیاسی جماعتوں کے علاوہ تمام مکاتب فکر کے علاومشائخ نے متفقہ طور پر کی ہوئی ہے،اسکے اس دستور کی بالادستی کوہر صورت میں یقینی بنایاجائے، نیز ہر پاکتانی ریاست پاکتان کے ساتھ ہر صورت میں اپنی وفاداری کا وعدہ وفاکر ہے۔

ا: اسلامی جمہوریہ پاکستان کے دستور کی روسے تمام شہریوں کو بنیادی حقوق کی ضانت حاصل ہے ان حقوق میں قانون واخلاق عامہ کے تحت مساوی حیثیت و مواقع، قانون کی نظر میں برابری، ساجی، اقتصادی اور سیاسی عدل، ظہار خیال، عقیدہ، عبادت اور اجتماع کی آزادی شامل ہے۔

اسلامی جمہوریہ پاکستان ایک اسلامی ریاست ہے، جس کے دستور کا آغاز اس قومی وملی
میثاق سے ہوتا ہے: اللہ تبارک و تعالی ہی کل کائنات کا بلاشر کت غیرے حاکم ہے اور
پاکستان کے جمہور کو جو اختیار واقتدار اس کی مقرر کردہ حدود کے اندر استعال کرنے کا
حق ہے وہ ایک مقدس امانت ہے، نیز دستور میں اس بات کا اقرار بھی موجود ہے کہ ا
سملک میں قرآن وسنت کے خلاف کوئی قانون نہیں بنایا جائے گا، اور موجودہ قوانین کو
قرآن وسنت کے مطابق ڈھالا جائے گا۔

پاکستان کے آئین و قانون کے دائرے میں رہتے ہوئے قرآن وسنت کے احکام کے نفاذ
کی پرامن جدوجہد کرناہر مسلمان کا دینی حق ہے، یہ حق ، دستور پاکستان کے تحت اسے
حاصل ہے اور اس کی ملک میں کوئی ممانعت نہیں ہے، جب کہ بہت سے ملی اور قومی
مسائل کا سبب اللہ تعالی سے کئے ہوئے عہد سے رو گردانی ہے۔ اس حوالے سے پیش
رفت کرتے ہوئے ادارہ تحقیقات اسلامی ،اسلامی نظریاتی کو نسل، وفاقی شرعی عدالت
اور سپریم کورٹ کے شریعت اپیلٹ بینچ کومزید فعال بنایاجائے۔

دستور کے کسی حصہ پر عمل کرنے میں کسی کوتاہی کی بناپر ملک کی اسلامی حیثیت اور
اسلامی اساس کا انکار کسی صورت درست نہیں، لہذااس کی بناپر ملک یااس کی حکومت،
فوج یادوسری سیکیورٹی ایجنسیوں کے اہلکار کو غیر مسلم قرار دینے اور ان کے خلاف مسلح
کاروائی کا کوئی شرعی جواز نہیں ہے اور ایسا عمل اسلامی تغلیمات کی روسے بغاوت کا
سنگین جرم قرار پاتا ہے۔ نفاذ شریعت کے نام پر طاقت کا استعال، ریاست کے خلاف
مسلح محاذ آرائی، تخریب و فساد اور دہشت گردی کی تمام صور تیں، جن کا ہمارے ملک کو
سامنا ہے، قطعی حرام ہیں، شریعت کی روسے ممنوع ہیں اور بغاوت کے زمرے میں آتی

ہیں، بیر یاست، ملک و قوم اور وطن کو کمزور کرنے کا سبب بن رہی ہیں اور ان کا تمام تر فائدہ اسلام دشمن اور ملک دشمن قوتوں کو پہنچ رہاہے۔ لہذاریاست کے ان کو کچلنے کے لئے ''ضرب عضب'' اور ''ر دالفساد'' کے نام سے جو آپریشن شروع کرر کھے ہیں اور قومی اتفاق رائے سے جو لائحہ عمل تشکیل دیاہے ان کی مکمل حمایت کی جاتی ہے۔

۲: دہشت گردی کے خلاف جنگ میں علماء اور مشائخ سمیت زندگی کے تمام شعبوں کے طبقات ریاست اور مسلح افواج کے ساتھ کھڑ ہے ہیں اور پوری قوم قومی بقا کی اس جنگ میں افواج پاکستان اور پاکستان کے دیگر سیکیورٹی ادار وں کے ساتھ مکمل اور غیر مشروط تعاون کا اعلان کرتی ہے۔

2: تمام دینی مسالک کے نمائند ہے علمانے شرعی دلائل کی روشنی میں قبل ناحق کے عنوان سے خود کش حملوں کے حرام قطعی ہونے کا جو فتوی جاری کیا تھااس کی مکمل حمایت کی جاتی ہے، نیز لسانی، علا قائی، مذہبی اور مسلکی شاختوں کے نام پر جو مسلح گروہ ریاست کے خلاف مصروف عمل ہیں، یہ سب شریعت کے احکام کے منافی اور قومی وحدت کو پارہ پارہ کرنے کا سبب ہیں، لہذاریا سی اداروں کوان تمام گروہوں کے خلاف بھر پور کاروائی کرنے کی تجویز دیتے ہیں۔

۸: فرقه وارانه منافرت، مسلح فرقه وارانه تصادم اور طاقت کے بل پر اپنے نظریات کودوسروں پر مسلط کرنے کی روش شریعت کے احکام کی مخالفت اور فساد فی الارض ہے، نیز اسلامی جمہوریہ پاکستان کے دستور و قانون کی روسے ایک قومی اور ملی جرم ہے۔

- 9: وطن عزیز میں قائم تمام در سگاہوں کا بنیادی مقصد تعلیم و تربیت ہے، ملک کی تمام سرکاری و نجی در سگاہوں کا کسی نوعیت کی عسکریت (militancy) نفرت انگیزی (extremism) اور تشد دیبندی (hartred)، انتہا پیندی (violence) پر مبنی تعلیم یا تربیت سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ اگر کوئی فر دیاادارہ اس میں ملوث ہے تواس کے خلاف ثبوت و شواہد کے ساتھ کارروائی کرنا حکومت اور ریاستی اداروں کی ذھے داری ہے۔
- انتہا پیندانہ سوچ اور شدت پیندی کے خلاف فکری جہاد اور انتظامی اقد امات نا گزیر ہیں،
   گزشتہ عشرے سے قومی اور ہین الا قوامی سطح پر ایسے شواہد سامنے آئے ہیں کہ یہ منفی رحجان مختلف قسم کے تعلیمی اداروں میں پایاجاتا ہے، اس لئے یہ رحجان فکر (mindset)
   جہاں کہیں بھی ہوں ہمار ادشمن ہے، ایسے لوگ خواہ کسی بھی در ساہ سے منسلک ہوں،
   کسی رعایت کے مستحق نہیں
- اا: ہر مکتب فکر اور مسلک کو مثبت اور معقول انداز میں اپنے عقائد اور فقہی نظریات کی دعوت و تبلیغ کی شریعت اور قانون کی روسے اجازت ہے، لیکن اسلامی تعلیمات اور ملکی قانون کے مطابق کسی بھی شخص، مسلک یاادارے کے خلاف اہانت، نفرت انگیزی اور انتہام بازی پر مبنی تحریر و تقریر کی اجازت نہیں۔
- اا: صراحت، کنایہ اور اشارہ کی ذریعے کسی بھی صورت میں انبیائے کرام ورُسل عظام علیہم السلام، اہل بیت اطہار رضی اللہ عنہم، شعامر اسلام اور ہر مسلک کے مسلمہ اکا برکی اہانت کے حوالے سے ضابطہ فوجد اری کے آر ٹیکل ۲۹۵۔۲۹۸ کی تمام دفعات کوریاستی اداروں کے ذریعہ لفظا اور مغانا فذکیا جائے اور اگران قوانین کا

کہیں غلط استعمال ہواہے تواس کے ازالے کے احسن تدبیر ضروری ہے، مگر قانون کو کسی صورت میں کوئی فردیا گروہ اپنے ہاتھ میں لینے اور متوازی عدالتی نظام قائم کرنے کامجاز نہیں۔

11: عالم دین اور مفتی کا منصبی فر نضہ ہے کہ صحیح اور غلط نظریات کے بارے میں دین آگہی مہیا کرے اور مسائل کا درست شرعی حل بتائے، البتہ کسی کے بارے میں یہ فیصلہ صادر کرنا کہ آیااس نے کفر کاار تکاب کیا ہے یا کلمہ کفر کہا ہے، یہ ریاست و حکومت اور عدالت کا دائر ہا ختیار ہے۔

۱۹۳: سرزمین پاک اللہ تعالی کی مقد س امانت ہے، اس کا ایک ایک چپہ اللہ تعالی کی طرف سے ریاست پاکستان کو ودیعت کردہ اقتدار اعلی کا مین ہے۔ اس لئے اسلامی جمہور یہ پاکستان کی سرزمین کسی بھی قشم کے دہشت گردی کے فروغ، دہشت گردوں کے گروہوں کی فرری و عملی تیاری ، کسی بھی مقام پر دہشت گردی کے لئے لوگوں کی بھرتی ، مسلح مداخلت اور اس جیسے دو سرے ناپاک عزائم کی جمیل کے لئے ہر گزاستعال نہیں ہونے دی جائے گی۔

10: مسلمانوں میں مسالک و مکاتب فکر قرون اولی سے چلے آرہے ہیں، اور آج بھی موجود ہیں۔ ان میں دلیل واستدلال کی بنیاد پر فقہی اور نظریاتی ابحاث ہمارے دینی اور اسلامی علمی سرمائے کا حصہ ہیں اور رہیں گے، لیکن میہ تعلیم و شخقیق کے موضوعات ہیں اور ان کا اصل مقام درس گاہیں ہیں، اختلاف رائے کے اسلامی آداب (آداب مراعاة اخلاف)

(ethics of disagreement) کو تمام سر کاری و نجی در سگاہوں کے نصاب میں شامل کیا جانا جا ہے۔

۱۱: اسلامی تعلیمات اور دستور پاکستان ۱۹۷۳ کے مطابق حکومت اور عوام کے حقوق و فرائض ہیں، جس طرح عوام کی ذمہ داری ہے کہ وہ اپنے فرائض درست اسلامی تعلیمات اور دستور پاکستان کے تقاضوں کے مطابق انجام دیں، اسی طرح ریاستی ادار کے اور ان کے عہدے دار بھی اپنے فرائض حقیقی اسلامی تعلیمات اور دستور پاکستان کے تقاضوں کے مطابق ادار کرنے کے پابند ہیں۔

21: پُرامن بقائے باہمی اور باہمی برداشت کا فروغ پرامن اسلامی معاشرے کے قیام کے لئے ضروری ہے،اس لئے اسلام کے اصولوں کے مطابق جمہوریت، حریت، مساوات ، برداشت ، رواداری ، باہمی احترام اور عدل وانصاف پر بنی پاکستانی معاشرے کی تشکیل جدید ضروری ہے،اس مقصد کے لئے ملک کے اہل علم ودانش اور اہل اختیار واقتدار کو مطلوبہ کاوشوں کو مربوط طریقہ سے ہم آہنگ کرنے پر توجہ دیناہوگی۔

۱۸: اسلام احترام انسانیت اور اکرام مسلم، نیز بزرگوں، پچوں، خواجہ سراؤں، معذوروں اور دوں اور دوسرے محروم طبقوں کے تحفظ کے لئے جو تعلیمات دیتا ہے، ان کی سرکاری اور غیر سرکاری سطح پر تروی ضروری ہے، نیز پاکستان معاشر ہے میں انسانی بھائی چارے اور موافات جیسے اسلامی اداروں کے احیاء کے ذریعے صحیح اسلامی معاشر ہے کے قیام کے اقدامات کو بقینی بنایا جانا ضروری ہے۔

91: پاکستان میں رہنے والے پابند آئین و قانون تمام غیر مسلم شہریوں کو جان ومال اور عزت و آبرو کے تحفظ اور ملکی سہولتوں سے فائدہ اٹھانے کے دہی تمام شہری حقوق حاصل ہیں، جو پابند آئین و قانون مسلمانوں کو حاصل ہیں، نیزیہ کہ پاکستان کے غیر مسلم شہریوں کو اپن عبادت گاہوں میں اور اپنے تہواروں کے موقع پر اپنے اپنے مذاہب کے مطابق عبادت کرنے اور اپنے مذہب پر عمل کرنے کا پورا پورا چراحق حاصل ہے۔

اسلام خواتین کواحترام عطا کرتا ہے اور ان کے حقوق کی پاسداری کرتا ہے، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے خطبہ ججۃ الوداع میں بھی عور توں کے حقوق کی پاسداری کی تاکید فرمائی ہے، نیز رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے دور سے اسلامی ریاست میں خواتین کی تعلیم و تربیت کی ذمہ داری رہی ہے۔ اسلامی تعلیمات کے مطابق خواتین کو حق رائے دہی، حصول تعلیم کا حق اور ملازمت کا اختیار حاصل ہے، لہذا خواتین کے تعلیمی اداروں کو تباہ کر نااثر یعت اسلامیہ اور قانون کے منافی کو تباہ کر نااثر یعت اسلامیہ اور قانون کے منافی ہے۔ نیز اسلامی تعلیمات کی روسے غیرت کے نام پر قتل اور خواتین کے دیگر حقوق کی ہے۔ نیز اسلامی تعلیمات کی روسے غیرت کے نام پر قتل اور خواتین کے دیگر حقوق کی پامالی احکام شریعت میں سخت سے مہنوع ہے اور ان کی سخت سزا ہے۔ ریاست پاکستان کو اس قسم کی سر گرمیوں کا ارتکاب کرنے والوں کے خلاف کارروائی کا مکمل حق حاصل ہے۔

ا۲: لاؤڈا سپیکر کے ہر طرح کے غیر قانونی استعال کی ہر صورت میں حوصلہ شکنی کی جائے اور متعلقہ قانون پر من وعن عمل کیا جائے اور منبر و محراب سے جاری ہونے والے نفرت انگیز خطابات کو ریکارڈ کرکے ان کے خلاف قانونی کارر وائی کی حائے، نیز ٹیلیویژن

چینلوں پر مذہبی موضوعات پر مناظرہ بازی کو قانونا ممنوع اور قابل دست اندازی یولیس قرار دیاجائے۔

۲۲: الیکٹر انک میڈیا کے حق آزادی اظہار کو قانون کے دائرے میں لایا جائے اور اس کی حدود کا تعین کیا جائے۔

#### خلاصه كلام:

: دستور پاکستان ۱۹۷۳ء اسلامی اور جمہوری ہے اور بیہ پاکستان کی تمام اکائیوں کے در میان
ایسا عمرانی معاہدہ ہے جس کو تمام مکاتب فکر کے علاء مشائخ کی حمایت حاصل ہے، اس
لئے اسلامی جمہور بیہ پاکستان کے دستور کے نقاضوں کے مطابق پاکستان میں کوئی قانون
قرآن وسنت کے منافی نہیں ہونا چاہیے اور نہ ہیاں دستور کی موجود گی میں کسی فردیا گروہ
کوریاست پاکستان اور اس کے اداروں کے خلاف کسی قسم کی مسلح جدوجہد کا کوئی حق

نفاذ شریعت کے نام پر طاقت کا استعال، ریاست کے خلاف مسلح محاذ آرائی نیز لسانی،علا قائی، مذہبی، مسلکی اختلافات اور قومیت کے نام پر تخریب و فساد اور دہشت گردی کی تمام صور تیں احکام شریعت کے خلاف ہیں اور پاکستان کے دستور و قانون سے بخاوت اور طاقت کے زور پر اپنے نظریات کو دوسروں پر مسلط کرنے کی روش شریعت کے احکام کی مخالفت اور فساد فی الارض ہے۔اس کے علاوہ اسلامی جمہوریہ پاکستان کے دستور و قانون کی روسے ایک قومی اور ملی جرم بھی ہے۔دفاع پاکستان اور استحکام پاکستان

کے لئے ایسی تمام تخریبی کار وائیوں کا خاتمہ ضروری ہے،اس لئے ان کے تدارک کے لئے اپنی تعلیمی فکری اور دفاعی اقدامات کئے جائیں گے۔

ا: دستور پاکستان کے تقاضوں کے مطابق پاکستان معاشر سے کی الیمی تشکیل جدید ضروری ہے جس کے ذریعے سے معاشر سے میں منافرت، ننگ نظری، عدم بردادشت اور بہتان تراثی جیسے بڑھتے ہوئے رجانات کا خاتمہ کیا جاسکے۔اور ایسامعاشرہ قائم ہو جس میں برداشت ورواداری، باہمی احترام اور عدل وانصاف پر مبنی حقوق و فرائض کا نظام قائم ہو۔

قائم ہو۔

# فصل سوم:

# قراداد مقاصد كالكمل متن

(یہ قرار داد ۱۲مارچ۱۹۴۹ء کو پاکتان کی پہلی دستور ساز اسمبلی نے منظور کی۔ یہ قرار داد پاکتان کے آئین کے لیے رہنمااصول متعین کرتی ہے۔)

- الله تعالی ہی کل کا ئنات کا بلا شرکت ِ غیرے حاکم مطلق ہے۔اس نے جمہور کے ذریع مملکت ِ پاکتان کو جو اختیار سونپا ہے،وہ اس کی مقررہ حدود کے اندر مقدس امانت کے طور پر استعال کیا جائےگا۔
- مجلس دستور سازنے جو جمہور پاکتان کی نما ئندہ ہے، آزاد وخود مختار پاکتان کے لیے ایک دستور مرتب کرنے کا فیصلہ کیا ہے۔
- جس کی روسے مملکت اپنے اختیارات واقتدار کو جمہور کے منتخب نما ئندوں کے ذریعے استعال کرے گی۔
- جس کی روسے اسلام کے جمہوریت، حریت، مساوات، رواداری اور عدلِ عمرانی کے اصولوں کا پورااتباع کیا جائے گا۔
- جس کی روسے مسلمانوں کو اس قابل بنادیا جائے گاکہ وہ انفرادی اور اجتماعی طور پر اپنی زندگی کو قرآن و سنت میں درج اسلامی تعلیمات و مقتضیات کے مطابق ترتیب دے سکیں۔

- جس کی رو سے اس امر کا قرار واقعی اہتمام کیا جائے گا کہ اقلیتیں، اپنے مذاہب پر عقیدہ رکھنے، عمل کرنے اور اپنی تقافتوں کو ترقی دینے کے لیے آزاد ہوں۔
- جس کی روسے وہ علاقے جو اب تک پاکتان میں داخل یا شامل ہو جا کیں، ایک وفاق بنا کیں گے \*جس کے صوبوں کو مقررہ اختیارات واقتدار کی حد تک خود مخاری حاصل ہو گی۔
- جس کی روسے بنیادی حقوق کی ضانت دی جائے گی اور ان حقوق میں جہاں تک قانون واخلاق اجازت دیں، مساوات، حیثیت و مواقع کی نظر میں برابری، عمرانی، اقتصادی اور سیاسی انصاف، اظہار خیال، عقیدہ، دین، عبادت اور جماعت کی آزادی شامل ہو گی۔
- جس کی روسے اقلیتوں اور بسماندہ و بست طبقات کے جائز حقوق کے تحفظ کا قرار واقعی انتظام کیا جائے گا۔
  - جس کی روسے نظام عدل گستری کی آزادی پوری طرح محفوظ ہیو گی۔
- جس کی روسے و فاق کے علاقوں کی صیانت، آزادی اور جملہ حقوق، بشمول خشکی و تری اور فضایر صیانت کے حقوق کا تحفظ کیا جائے گا۔

تاکہ اہل پاکستان فلاح و بہبود کی منزل پاسکیں اور قوام عالم کی صف میں اپنا جائز و ممتاز مقام حاصل کریں اور امن عالم اور بنی نوع انسان کی ترقی وخوش حالی کے لیے اپنا تجر پور کر دار ادا کر سکیں۔

#### قومى رياست اور جهاد

جدید قوی ریاست کے بارے میں ایک بہت بنیادی احساس جو روایتی مذہبی اذہان میں بہت شدت کے ساتھ پایا جاتا ہے، یہ ہے کہ اس تصور کو قبول کرنا در حقیقت جہاد کی تنیخ کو تسلیم کر لینے کے متر ادف ہے جو اسلامی تصور حکومت واقتدار کا ایک جزو لا یفک ہے۔ اس کی تشریح کے متر ادف ہے جو اسلامی شریعت میں مسلمان ریاست کی ذمہ داریوں میں سے ایک اہم ذمہ داری یہ بیان کی گئ ہے کہ وہ اعلائے کلمت اللہ کے لیے، چند ضروری شرائط کے ساتھ، ارد گرد کا دری یہ بیان کی گئ ہے کہ وہ اعلائے کلمت اللہ کے لیے، چند ضروری شرائط کے ساتھ، ارد گرد کے علاقوں میں قائم غیر مسلم حکومتوں کے خلاف جنگ کرکے یا تو ان کا خاتمہ کردے اور ان علاقوں کو مسلمان ریاست کا حصہ بنالے یا کم سے کم انتھیں اپناتا لیح اور باج گزار بنے پر مجبور کر دے۔ قوی ریاست کے جدید تصور میں، ظاہر ہے، اس کی گنجائش نہیں، کیونکہ اپنی جغرافیائی حدود میں سیاسی خود مخاری کو ہم قوی ریاست کا بنیادی حق تسلیم کیا جاتا ہے اور کسی ریاست کو یہ اجازت نہیں ہے کہ وہ کسی بھی بنیاد پر دوسری ریاست کی جغرافیائی حدود یا انتظام کار میں مداخلت کرے۔ یوں جہاداور قومی ریاست میں گویا تباین کی نسبت یائی جاتی ہے۔

تاہم مذہبی فکر کواس علمی حقیقت کا بھی ادراک ہے کہ موجودہ عہد میں معاشر وں کی بقا سرتاسر قومی ریاست کے تصور پر منحصر ہے،اس لیے جہاں یہ سوال اہم ہے کہ قومی ریاست میں جہاد کا امکان باقی رہتا ہے یا نہیں، وہاں یہ سوال بھی اتنی ہی بلکہ اس سے زیادہ اہمیت کا حامل ہے کہ اگر تومی ریاست کے نصور کو کالعدم کر دیا جائے تو بحالات موجودہ معاشر وں کی نفس بقا کیسے ممکن ہو گی۔ یہ معلوم ہے کہ دور جدید میں نہ صرف استعار (یعنی طاقت کے زور پر بالادست قوموں کے کمزور قوموں پر مسلط ہونے کے عمل) کا خاتمہ قومی ریاست کے نصور کے باہمی جنگ وجدال اور خوں ریزی کا سلسلہ بھی اسی اصول کو قبول کر لینے کی بدولت ہی رکا ہوا ہے۔ مزید براں، طاقتور قوموں کے جوار میں قائم چھوٹے چھوٹے ممالک بھی اگر ایک سطح پر انفرادیت اور خودارادی سے بہرہ ور اور اپنے زور آور چھوٹے وسیوں کی براہ راست چرہ دستی سے محفوظ ہیں تو اس کے پیچھے بھی قومی ریاست کے احترام کا بی اصول کار فرما ہے۔ چیانی الاقوامی انفاق بی اصول کار فرما ہے۔ چیانی الاقوامی انفاق بی اصول کے حولے سے بین الاقوامی انفاق رائے ختم ہو جائے تو ایک نئی جنگ عظیم کا شروع ہو جانا ہفتوں یا دنوں کی نہیں، بلکہ لمحوں کی بات ہے اور اس سارے فساد میں خاص طور پر کمزور اور پس ماندہ قومیں جس تباہی سے دوچار بات ہوں گی، اس کا بس تصور ہی کیا جاسکتا ہے۔

گویا فکر اسلامی کو ایک مخمصے کا سامنا ہے۔ اگر قومی ریاست کے تصور کو قبول نہیں کیا جاتا توخود اس معاشرے کا قیام اور بقا ممکن نہیں جس نے جہاد کی ذمہ داری انجام دینی ہے، اور اگر کیا جاتا ہے تو مسلمان ریاست کی ایک بنیادی ذمہ داری یعنی جہاد سے دستبر داری کو قبول کرنا پڑتا ہے۔ روایتی مذہبی فکر میں اس مخصے کا عمومی طور پر قابل قبول حل بیہ ہے کہ قومی ریاست کے تصور کو بادل نخواستہ اور بامر مجبوری ایک وقتی وعارضی طور صورت حال کے طور پر تو قبول کیا جائے، اور جب تک بیہ عملی رکاوٹ موجود ہو، اس وقت تک جہاد پر عمل کو بھی مجبوراً معطل رکھا جائے، ایکن اسے کوئی مستقل اور معیاری اصول نہ مانا جائے۔ اس کا مطلب بیہ ہے کہ جیسے ہی مسلمان حکومتیں اس بوزیشن میں آ جائیں کہ قومی ریاست کے تصور کو چینج کر سکیں تو وہ ایسا

ہی کریں اور طاقت وحوصلہ کے بل بوتے پر اسلام کی سیاسی بالادستی غیر مسلم قوموں پر قائم کرنے کے لیے جہاد کا آغاز کر دیں۔

یہاں یہ ذکر کرنا ضروری ہے کہ یہ نقطہ نظر فقہ اسلامی کے ایک خاص فہم اور تعبیر پر مبنی ہے جس سے مختلف نقطہ نظر بھی موجود ہے۔ اس متوازی نقطہ نظر کے مطابق فقہ اسلامی میں غیر مسلم حکومتوں کے اصولی جواز کو تسلیم کیا گیا ہے اور ان کے ساتھ لازماً جنگ جاری رکھنے کو مسلمان ریاست کا مقصد یا فریضہ قرار نہیں دیا گیا۔ تاہم سروست ہم اس دوسرے نقطہ نظر پر بات نہیں کر رہے جس کی نوعیت دراصل دور جدید کے تناظر میں فقہی ذخیرے کی تعبیر نو کی ہے۔ یہاں ہماری گفتگو فقہ اسلامی کی روایتی اور کلایکی تعبیر کے تناظر میں ہے جس کی روسے مسلمان اور غیر مسلم ریاستوں کے مابین اصل تعلق جنگ ہی کا ہے۔ اس زاویہ نظر سے جس کی واضح کیا گیا، اسے ایک و قتی اور عارضی کیفیت کے طور پر ہی قبول کیا جاسکتا ہے۔

تاہم یہ ایک فقہی اور قانونی انداز کا حل ہے جو ایک محدود دائرے میں قابل فہم ہے، لیکن صورت حال کی اصل پیچید گی کو موضوع نہیں بناتا۔ اس پیچید گی کے تین چار پہلو بہت بنیادی ہیں۔ ایک تو وہی جس کا اوپر ذکر کیا گیا، یعنی یہ کہ طاقت کے غیر معمولی عدم توازن کی موجودہ صورت حال میں قومی ریاست کے تصور کی نفی کا نتیجہ عملاً کس کے حق میں نکلے گا؟

دوسرا میہ کہ جدید دور میں قومی ریاست کے اصول سے انحراف کا تعلق طاقت اور استطاعت کی فراہمی یا عدم فراہمی سے ثانوی ، جبکہ قانونی واخلاقی جواز سے بنیادی ہے۔ اس اصول پر دنیا کے اجتماعی اخلاقی ضمیر کا اجماع ہو چکا ہے اور کوئی طاقت ور سے طاقت ور حکومت بھی اس کی خلاف ورزی کرے تواخلاقی اور قانونی طور پر اس کا جواز تسلیم نہیں کیا جاتا۔ جب تک اجتماعی انسانی شعور میں اس حوالے سے کوئی تبدیلی رونما نہیں ہوتی اور ، مثال کے طور پر ، ما قبل

جدیدادوار کے سیاسی تصورات کے مطابق دوبارہ طاقت کو حق حکومت کی جائز بنیاد نہیں مان لیا جاتا، ایسا کوئی بھی اقدام اجتاعی انسانی ضمیر کی نظروں میں غیر اخلاقی اور غیر قانونی رہے گا۔ یہ صورت حال دور قدیم سے جومری طور پر مختلف ہے جب سلطنوں اور ریاستوں کے لیے توسیع حدود کو ایک جائز سیاسی حق تصور کیا جاتا تھا اور تسلط کے بالفعل قائم ہو جانے کے بعد غالب طاقت کو وہاں کا قانونی حاکم تسلیم کر لیا جاتا تھا۔ اس اصول کو بین الا قوامی عرف کی حیثیت حاصل تھی، چنانچہ طاقت کے استعال کا نتیجہ کامیابی کی صورت میں نکلنے کے بعد قانونی واخلاقی جواز کاسوال مستقل طور پر سر نہیں اٹھاتار ہتا تھا۔

اس پہلو کو یہ کہہ کر جھٹکا نہیں جاسکتا کہ مسلمان اپنے اقد امات کے لیے دنیا سے سند جواز حاصل کرنے کے پابند نہیں، ان کے لیے خدا کی شریعت کا حکم ہی کافی ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ یہاں مسئلہ صرف ابتداءِ اسند جواز کی فراہمی کا نہیں، بلکہ عالمی اخلاقی عرف کے تناظر میں جواز کی مستقل sustainability کا ہواں کے بارے میں یہ فرض کرنا کہ شریعت کو اس جواز کی مستقل کوئی غرض نہیں یا یہ کہ وہ مسلمانوں کو عالمی رائے عامہ کے سامنے مستقلاً ایک اخلاقی ملزم سمجھے جانے کے امتحان میں ڈالنا چاہتی ہے، انتہائی سادہ فکری کا نتیجہ ہوگا۔ یہ بات اچھی ملزم سمجھے جانے کے امتحان میں ڈالنا چاہتی ہے، انتہائی سادہ فکری کا نتیجہ ہوگا۔ یہ بات اچھی کو اضلاقی جواز درکار ہوتا ہے اور اس جواز کی بنیادیں انسانی ضمیر کی سطح پر مشترک ہونی چاہییں۔ کو اخلاقی جواز کے دائرے میں جزوی اور محدود سطح کے اختلافات، جن کا اثر و قتی اور عارضی ہو، کی اضلاقی جواز کے دائرے میں جزوی اور محدود سطح کے اختلافات، جن کا اثر و قتی اور عارضی ہو، کی الم ناتہ کو مستقلاً المثر لیس نہیں کیا جاسکتی ہے، لیکن طاقت کے زور پر اخلاقی نوعیت کے سوالات کو مستقلاً المر لیس نہیں کیا جاسکتی۔

تیسراانتهائی اہم پہلووہ تبدیلیاں ہیں جو دور جدید میں جنگ کی نوعیت اور اسکی تباہ کاری کی صلاحیت میں رونما ہو چکی ہیں جیسا کہ معلوم ہے، آج کی جنگ صرف میدان جنگ تک محدود نہیں رہی اور معیشت واقصاد پر اس کے عمومی اثرات کے علاوہ جنگ ہتھیار بھی مقاتل اور غیر مقاتل کی تفریق سے عاجز ہیں، بلکہ بہت سے ہتھیار تو بنائے ہی اس مقصد سے گئے ہیں کہ تباہی کا دائرہ صرف مقاتلین تک محدود نہ رہے۔ جنگ سے پھینے والی تباہی کا نشانہ سب سے زیادہ عام لوگ بنتے ہیں جو جنگ کا فیصلہ کرنے یا جنگی عمل کی انجام دہی میں شریک بھی نہیں ہوتے۔ جنگ کے بارے میں کلا یکی اسلامی قانون کا تصور یہ ہے کہ یہ حسن تغیرہ ہے، یعنی انسانی خون بہانا اگرچہ فی نفسہ ایک فتیج چیز ہے، لیمن چو تکہ اس پر قیام امن اور دفع فساد کا مقصد موقوف ہے، اسلیے ایک ذریعے کے طور پر اسمیس بالواسط اخلاقی حسن پیدا ہو جاتا ہے۔ دور جدید میں جنگ کی تباہ کاری کی نوعیت بدل جانے کے تناظر میں مذکورہ تصور کی معنویت بھی بدیہی طور پر بر قرار نہیں رہی، اسکئے کہ حسن وقع کی بحث میں تناسب کا سوال بنیادی ہوتا ہے۔ ایک فتیج چیز اسی وقت تک حسن لغیرہ ہو سکتی ہے جب تک اس سے پیدا ہونے والا ضرر، اس سے عاصل ہونے والے فائدے کے مقابلے میں کم ہو اور متوقع فائدے کے حصول کا امکان بھی غالب ہو۔ دور جدید کی جنگ میں، جیسا کہ ہم جانتے ہیں، صورت حال بالکل بر عکس ہے۔

ایک اور نہایت اہم سوال یہ ہے کہ جہاد کے ذریعے سے اسلامی ریاست کے رقبے کی توسیع کی پالیسی قدیم دور میں دار الاسلام اور دار الحرب کی جس تقسیم پر مبنی تھی، بذات خود وہ تقسیم جدید دور میں کتنی بامتنی رہ گئی ہے؟ جدید دور میں کم سے کم دوبنیادی تبدیلیوں نے اس معاملے کی نوعیت کو بالکل بدل دیا ہے: ایک، بڑے پیانے پر انقال آبادی اور دوسرے، شہری حقوق کا جدید سیاسی تصور۔ قدیم دور میں دنیا کے مسلمان، بنیادی طور پر اسلامی سلطنوں کے حدود میں مقیم ہوتے تھے اور غیر مسلم حکو متول کے دائرہ اختیار میں بسنے والے مسلمانوں کی تعداد کا تناسب نہ ہونے کے برابر تھا۔ جدید دور میں صورت حال بالکل مختلف ہے اور مختلف عوامل کے تحت مسلمانوں کی آبادی کا ایک بہت بڑا حصہ اب غیر مسلم ریاستوں میں سکونت

پذیر ہو چکا ہے۔ پھر یہ کہ بیشتر ممالک میں ان مسلمانوں کو ان مسلمانوں کی حیثیت اجنبی
یا دوسرے درجے کے شہری کی نہیں، بلکہ انھیں مساوی مدنی وسیاسی حقوق سے بہرہ ور تسلیم
کیا گیا ہے اور اس حیثیت سے انھیں اپنی تعداد اور معاشی صورت حال کے لحاظ سے ان ممالک
کی پالیسیوں اور فیصلوں کی تشکیل میں شامل ہونے کا موقع بھی حاصل ہے۔ گویا غیر مسلم
ممالک کے بارے میں یہ تصور کہ وہ اصولی طور پر غیر مسلموں کے ملک ہیں، اب اس طرح
بامعنی نہیں رہا جیسا کہ ماضی میں تھا۔ یہی وجہ ہے کہ دور جدید کے فقہاء نے ایسی مسلمان
کمیو نظیز کے مسائل واحکام پر گفتگو کے لیے فقہ الا قلیات کے عنوان سے ایک مستقل باب وضع
کرنے کی ضرورت محسوس کی ہے، جبکہ کلایکی فقہ میں اس موضوع پر چند منتشر جزئیات سے
زیادہ کوئی راہ نمائی نہیں ملتی۔

صورت حال کی یہ تبدیلی قانون بین الممالک کے اساسی تصورات اور عملی ڈھانچے پر بھی براہ راست اثرات مرتب کرتی ہے اور بدیہی طور پر اس فریم ورک میں جہاد کے کلالیکی تصور کو، جس میں فرض کردہ صورت واقعہ بالکل مختلف تھی، روبہ عمل نہیں کیا جاسکتا۔

یہ تمام پہلوایک گہرے اور بنیادی نوعیت کے اجتہادی زاویہ نظر کا تقاضا کرتے ہیں اور فکر اسلامی کو اس حوالے سے سب سے اہم سوال یہ در پیش ہے کہ کیا حالات کے جر اور اصول ضرورت کے علاوہ ان نئے سیاسی واخلاقی تصورات کے ساتھ تعامل کا کوئی علمیاتی اور اخلاقی زاویہ بھی ہو سکتا ہے جس میں ان تصورات کی داخلی قدر وقیمت یا عملی افادیت کو فیصلے کی بنیاد بنایا جاسکے ؟اگر الیا ممکن ہے تو کیا یہ تصور جہاد کی تنتیخ کے ہم معنی ہوگا یا اس کی کوئی الیم تعییر بھی کی جاسکتی ہے جو شریعت کی آ فاقیت اور جامعیت کے اسلامی عقیدے سے ہم آ ہنگ ہو؟اتنا بہر حال واضح ہے کہ سوالات فلسفیانہ اور اصولی نوعیت کے ہیں۔ جزوی و فقہی نوعیت کا انداز نظر ان سے نبر دآ زماہونے کے لیے کافی نہیں ہے

# آئین پاکستان پر معترضین کے شبہات کا تقیدی جائزہ

# آئین باکستان پر وار د کیے جانے والے شبہات کا خلاصہ

عہدِ حاضر میں مختلف مذہبی حلقوں کی طرف سے آئین پاکستان کے غیر اسلامی ہونے پر جو اعتراضات وار دکیے گئے ہیں،ان میں سے بنیادی اور اہم اعتراضات درج ذیل ہیں:

- ۔ آئین میں بعض اشخاص اور اداروں کو قانونی محاسبہ سے بالا ترر کھا گیاہے۔
- ۔ آئین کی روسے سر براہ ریاست کو کسی بھی جرم پر سزائے موت کو معاف کرنے کا اختیار حاصل ہے۔
- ۔ آئین میں قاضی کے لیے عادل ہونے کی شرط نہیں لگائی گئی، جبکہ مسلمان ہونے کی شرط صرف شرعی عدالت کے قاضی کے لیے لگائی گئی ہے۔
  - ۔ آئین میں سر براہ ریاست کے لیے مر دہونے کی شرط نہیں لگائی گئی۔
- ۔ ایسے افراد کو سزاسے تحفظ فراہم کیا گیاہے جضوں نے اس فعل کو قانونی طور پر جرم قرار دیا ہے۔ دیے جانے سے پہلے اس جرم کاار تکاب کیاہو۔
  - ۔ ایک جرم پر دومر تبہ سزادینے کی ممانعت کی گئی ہے۔
  - ۔ آئین میں سود کے خاتمے کا صرف وعدہ کیا گیاہے جس پر آج تک عمل نہیں ہوا۔

معترضین کا کہناہے کہ مذکورہ تمام امور شریعت کے خلاف ہیں اور کسی بھی خلاف شریعت امر کو قانون کا در جہ دینا کفریہ آئین کا درجہ دینا ہے۔ اب ہم ان میں سے اہم ترین شبہات کو ذیل میں قدر سے تفصیل کے ساتھ درج کرتے ہیں:

#### ا: آئين ميں اركان پارليمان كومطلق ترميم كاحق

آئین پاکستان ارکان پارلیمان کو مطلق طور پر کسی بھی شق میں ترمیم کاحق دیتاہے، اور چونکہ یہاں بظاہر الیی کوئی قید نہیں لگائی جس سے معلوم ہوتا ہو کہ پارلیمنٹ قرآن و سنت کی بالادستی کو تسلیم کرنے اور قانون سازی میں شریعت کی پابندی کی شقوں میں ترمیم کرنے کی مجاز نہیں ہے، اس لیے اپنے اطلاق کے لحاظ سے یہ آئین پارلیمنٹ کو اختیار دیتاہے کہ وہ چاہے تو شریعت کی بالادستی کو تسلیم کرنے سے بھی انکار کر سکتی ہے۔

جواب: ہم نے تکفیر کا جو پہلا اصول بیان کیا ہے، اس کی روشی میں دیکھا جائے تو یہ استدلال مرے سے بے بنیاد ہے۔ سیدھاساسوال ہے کہ کیاآ ئین میں ترمیم کا حق دینے والی اس شق کی جو تعبیر اس اعتراض میں پیش کی گئی ہے، وہی اس کی واحد مملنہ تعبیر ہے یا اس کے علاوہ بھی کوئی تعبیر ممکن ہے جواسے کفرسے بچاتی ہو؟ ہمارے علم کی حد تک پاکستان کی آئینی تاریخ میں اس شق کا یہ مطلب سب سے پہلے شدت پہندوں نے پیش کیا ہے، جبکہ علما، ججزاور قانون دان طبقے میں سے مطلب سب سے پہلے شدت پہندوں نے پیش کیا ہے، جبکہ علما، ججزاور قانون دان طبقے میں سے کسی نے بھی اس سے یہ مفہوم اخذ نہیں کیا۔ یہ ایک سادہ اصول ہے کہ کسی بھی دساویز کے اصولی و نظری مفروضات، مجموعی مزاج اور دساویز میں شامل دیگر تصریحات کو نظر انداز کر کے متعین نہیں کیا جاسکا۔ آئین یہ تصریح کرتے ہیں کہ مسلمان ہونے کی حیثیت سے مملکت کے منتخب نما ئندے اس مقصد کے لیے وضع کر رہے ہیں کہ مسلمان ہونے کی حیثیت سے اس ملک کے اجتماعی نظام کو اللہ اور اس کے رسول کی منشا کے مطابق چلا یا جا سے۔ گو یا مسلمان ہونا اور اللہ اور اس کے رسول کی منشا کے مطابق چلا یا جا سے۔ گو یا مسلمان ہونا کو اللہ اور اس کے رسول کی بنایت کی پابندی کو قبول کر ناآ ئین کا بنیادی مفروضہ ہے، جبکہ اس کی جسی بھی شق کے محض ظاہری الفاظ کے اطلاق سے یہ نتیجہ اخذ کرنا کہ آئین کو تشکیل دینے والے کسی بھی شق کے محض ظاہری الفاظ کے اطلاق سے یہ نتیجہ اخذ کرنا کہ آئین کو تشکیل دینے والے

اپنے لیے قرآن وسنت کی بالادستی کے انکار کی گنجائش بھی آئین میں رکھنا چاہتے ہیں،اس بنیادی مفروضے کے بالکل خلاف ہے۔

#### ۲: خاتم اسود کے وعدے کاعدم ایفا:

سود کے حوالے سے ایک اعتراض آئین کی دفعہ ۳۸ کو کفر قرار دینے کی صورت میں سامنے آتا ہے۔ یہ دفعہ کہتی ہے کہ عوام کی معاثی اور معاشر تی فلاح وبہود کی خاطر جس قدر جلد ممکن ہو، سود کو ختم کیا جائے گا۔ اب اس دفعہ کو مثبت ذہن سے دیکھا جائے تو یہ آئین کی اسلامیت کا اظہار کرتی ہے کہ اس میں سود کے خاتمے کو مقصد قرار دیا گیا ہے ،البتہ چونکہ اسے پورے نظام سے فوری طور پر ختم کرنا ممکن نہیں ،اس لیے اسے حالات کی سازگاری پر چھوڑ دیا گیا ہے۔

اگر معترضین یہ کہنا چاہتے ہیں کہ سود کے خاتمے کے لیے مہلت دینااور تدری کا طریقہ اختیار کرنا کفرہے، تو پھر یہ مسئلہ ایک نازک اصولی بحث سے متعلق ہو جاتا ہے۔ اگر وہ واقعی عملی حکمت ومصلحت کے لحاظ سے کسی فرد یا گروہ یا معاشرے کو احکام شریعت کا پابند بنانے میں تدریخ کے طریقے کو کفر سجھتے ہیں تو پھر انھیں اس سوال کا جواب دینا ہوگا کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک شخص کو اسلام قبول کرنے کے بعد اس کے مطالبے پر بیر خصت کیوں دی تھی کہ وہ سردست صرف دو نمازیں اداکر لیا کرے ؟ اسی طرح آپ نے بنو ثقیف سے اسلام کی بیعت لیتے ہوئے ان کی یہ شرط کیوں قبول کی کہ وہ ز کو ق نہیں دیں گے اور جہاد بھی نہیں کریں گے ؟ آپ نے فرما یا کہ جب وہ صحیح معنوں میں مسلمان ہو جائیں گے توز کو ق بھی دینے لگیں گے اور جہاد بھی کریں گے۔ 14

<sup>13 (</sup>الآحاد والمَثاني، رقم ١٩٣١ أَسْدُ الغَابة، ٢٥٥٦)

<sup>14 (</sup>سُنَن أبي داود:رقم ٣٢٠٥)

#### س: صدر،وزیراعظم اور دیگر کلیدی حکومتی عهدے داروں کا محاسبہ سے استثنا:

آئین کی دفعہ ۴ صدر کے کسی کو جواب دہنہ ہونے کے معاملے کو واضح طور پر ان مخصوص معاملات تک محدود کرتی ہے، جن میں اسے آئین کی روسے صوابدیدی اختیار حاصل ہو، جبکہ اس کے علاوہ باقی امور کی انجام دہی میں صدر کو کابینہ یاوزیر اعظم کے مشورے کا پابند بنایا گیا ہے۔

یمی صورت حال آئین کی دفعہ ۱۴۸ کی ہے جو صدر، وزیر اعظم، گورنر، وزرائے اعلی اور وفاقی وصوبائی وزراکوان افعال کے لیے عدالتی جواب دہی سے مستثنی قرار دیتی ہے، جوانھوں نے اپنے حکومتی فرائض کی انجام دہی کے دوران میں کیے ہوں۔ اس پر میہ اعتراض ہے کہ یہ دفعہ شریعت سے صراحتاً متصادم ہے، اور شریعت کی مخالفت کو قانون کی شکل دینا کفرہے، اگرچہ وہ مخالفت بذات خود صرف فسق ہی ہو۔

آئین کی بید و فعہ مذکورہ حکومتی عہدے داروں کو مطلقا محاکے اور محاسبے سے نہیں، صرف عدالتی محاسبے سے مستثنی قرار دے رہی ہے اور اسکے پس منظر میں ان کے قانون سے بالا تر ہونے کا تصور نہیں، بلکہ نظام حکومت کو چلانے میں مختلف اداروں کوا یک دوسرے کے دائر ہ کار میں بے جامد اخلت سے روکنا ہے۔ بید انتظام اسلئے کیا گیا ہے کہ اگر حکم رانوں کو عدالتی محاسبہ سے مستثنی نہ رکھا جائے، تو ان کے لیے روز مرہ کے انتظامی اور حکومتی معاملات چلانا بھی دشوار ہو جائیگا۔ اس سے ملتی جلتی ایک نظیر خود اسلامی فقہ میں موجود ہے، چنا نچہ امام ابو حنیفہ ایک خاص قانونی نکتے کی روشنی میں اس بات کے قائل ہیں کہ ریاست کا سر براہ اعلی اگر کسی قابل حد جرم مثلا زنا، چوری وغیرہ کامر تکب ہو تو اس کامواخذہ نہیں کیا جاسکتا۔ علامہ کمال الدین ابن الہمام کی کھتے ہیں:
وغیرہ کامر تکب ہو تو اس کامواخذہ نہیں کیا جاسکتا۔ علامہ کمال الدین ابن الہمام کی کھتے ہیں:
والقذف والسرقة لا یؤاخذ به إلا القصاص والمال... لأن الحد حق الله تعالی وهو

المكلف بإقامته وتعذر إقامته على نفسه لأن إقامته بطريق الخزي والنكال، ولا يفعل أحدٌ ذلك بنفسه، ولا ولاية لأحدٍ عليه ليستوفيّه 15

"قصاص اور مالی بد عنوانی کے علاوہ ہر ایسا قابل حد جرم جس کا ارتکاب وہ حکمر ان کرے جس کے اوپر کوئی حکمر ان نہیں، جیسا کہ زنا، شراب نوشی، قذف اور چوری، اس کا مواخذہ نہیں کیا جائے گا، کیوں کہ حد، حق اللہ ہے اور حاکم اعلی ہی حدود کو (رعیت پر) قائم کرنے کا مکلف ہے۔ اس کا خود اپنی ذات پر حد قائم کرنا متعذر ہے کیوں کہ حد تور سوائی اور عبرت کے طریقے پر قائم کی جاتی ہے اور کوئی شخص خود اپنے ساتھ یہ سلوک نہیں کر سکتا، جبکہ کسی دوسرے کو اس پر ولایت (قانونی اختیار) حاصل نہیں کہ وہ اس پر حد نافذ کر سکے "۔

اس رائے سے اختلاف کیا جاسکتا ہے ، لیکن بہر حال بیدائمہ مجتہدین میں سے ایک مسلمہ اور مستندامام کی رائے ہے ،اور اسی وجہ سے اسے کفر قرار دینااتنا آسان نہیں۔

# ۳: سربراہی کے لیے مرداور قاضی کے لیے اسلام اور عدالت کی شرط:

جواب: سربراہ ریاست کے مر دہونے اور قاضی کے مسلمان اور عادل ہونے کی شر اکطابی عبلہ اہمیت رکھنے کے باوجو دالی نہیں ہیں کہ آئین میں ان کو شامل نہ کیے جانے کو کفر کے ہم معنی قرار دیاجائے۔ قاضی کے مسلمان اور عادل ہونے کی شر اکطا فقہا کی استنباط کر دہ ہیں اور قرآن یاحدیث کی کسی نص میں واضح طور پر قاضی کے لیے ان شر اکطا کولازم نہیں کہا گیا۔ حکمران کے مر دہونے کی شرط نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے ایک تبصر سے ساخذ کی گئی ہے جو آپ نے اہل فارس کے کسری کی بیٹی کو حکمران بنانے پر کیا تھا۔ اصول فقہ کی روسے اس ارشاد کو براہ راست حرمت کا بیان نہیں کی بیٹی کو حکمران بنانے پر کیا تھا۔ اصول فقہ کی روسے اس ارشاد کو براہ راست حرمت کا بیان نہیں

القدير:٢٧٧٥)

کہاجا سکتا،اس لحاظ سے بیہ شرط بھی بنیادی طور پر استنباطی ہے۔ مزید بر آل ماضی قریب میں برصغیر کے ایک جید فقیہ اور عالم مولا نااشر ف علی تھانوی بیہ فقطۂ نظر پیش کر چکے ہیں کہ اس ممانعت کی اصل علت عورت کی رائے پر حتمی اور کلی انحصار ہے،اس لیے جمہوری نظام حکومت میں، جہال حکمران اپنے فیصلوں کے لیے اصولی طور پر پارلیمنٹ کے سامنے جواب دہ ہوتا ہے، عورت کے حاکم بننے پر پابندی نہیں۔ چنانچہ آئین میں مذکورہ شرائط میں سے کسی بھی شرط کو شامل نہ کر ناشریعت کے نہیں، بلکہ شریعت کی ایک خاص اجتہادی واستنباطی تعبیر کے خلاف ہے جسے کسی بھی لحاظ سے کفر سے تعبیر نہیں کیا جاسکا۔

#### ۵: سربراه مملکت کے لیے جرم کی معافی کاصوابدیدی اختیار:

جواب: سربراہ مملکت کے لیے کسی بھی جرم میں سزائے موت کو معاف کر دینے یا اس میں شخفف کرنے کا ختیار صرف ایک ایسانکتہ ہے جے فی الواقع آئین میں شریعت کے ساتھ تصادم کی مثال کے طور پر پیش کیا جاسکتا ہے۔ قصاص کے مقدمات کے علاوہ عمو می طور پر سربراہ مملکت کے مثال کے طور پر پیش کیا جاسکتا ہے۔ قصاص کے مقدمات کے علاوہ عمو می طور پر سربراہ مملکت کے لیے یہ اختیار شریعت کے کسی صریح حکم کے ساتھ متصادم نہیں، اگرچہ اس پر بعض دیگر سوالات انتھائے جاسکتے ہیں، البتہ قصاص کے مقدمے میں سزائے موت کی معافی ازروے شریعت مقتول کے ور ثاکی رضامندی کے ساتھ مشروط ہے، جس کا اس دفعہ میں لحاظ نہیں رکھا گیا۔ اس اعتبار سے اس شق کو جزوی طور پر شریعت کے منافی کہا جاسکتا ہے، تاہم تکفیر کے پہلے اصول کے تحت اس کو کفر سے تعبیر کرنا اس لیے ممکن نہیں کہ اول تو آئین وضع کرنے والوں کے نیت اور ارادے کے بارے میں یہ کہنا بہت مشکل ہے کہ انھول نے اس شق کے الفاظ کو قصد ااور اراد تا جانتے ہوئے عام رکھا ہے کہ اس کا نتیجہ شریعت کی ایک ہدایت کی خلاف ور زی کی صورت میں نکل رہا ہے۔ ایسا بالکل ممکن ہے کہ یہ شق آئین میں درج کرتے ہوئے اس کا یہ اطلاقی پہلو کہ بعض صور توں میں یہ بالکل ممکن ہے کہ یہ شق آئین میں درج کرتے ہوئے اس کا یہ اطلاقی پہلو کہ بعض صور توں میں یہ بالکل ممکن ہے کہ یہ شق آئین میں درج کرتے ہوئے اس کا یہ اطلاقی پہلو کہ بعض صور توں میں یہ بالکل ممکن ہے کہ یہ شق آئین میں درج کرتے ہوئے اس کا یہ اطلاقی پہلو کہ بعض صور توں میں یہ بالکل ممکن ہے کہ یہ شق آئین میں درج کرتے ہوئے اس کا یہ اطلاقی پہلو کہ بعض صور توں میں یہ بالکل می کور کے ہوئے اس کا یہ اطلاقی پہلو کہ بعض صور توں میں یہ بالکل می کور کے ہوئے اس کا یہ بالکل می کور کے ہوئے اس کا یہ بالے کہ اس کور کی کور کی کی کور کی کی کور کیا کی کور کی کی کور کے کہ یہ بالے کہ اس کور کی کی کور کیا کی کور کی کور کی کور کی کور کی کی کور کی کور کی کور کی کور کی کی کور کی کور کی کور کی کی کی کی کور کی کی کور کی کی کی کور کی کور کی کی

اختیار شریعت کے منافی ہے، سرے سے بنانے والوں کے سامنے ہی نہ ہو۔ ظاہر ہے کہ توجہ نہ ہونے کی بناپر نادانستہ الیی کوئی بات کہہ دینے سے ہر گز کفر لازم نہیں آتا۔ پھر یہ کہ آئین کی اس شق کے بارے میں عدالتی سطح پر یہ با قاعدہ بحث رہی ہے کہ آئین کی ان شقوں کی موجودگی میں جو شریعت کی بالادستی کی ضانت دیتی ہیں، زیر بحث شق قابل عمل اور قابل نفاذ بھی ہے یا نہیں۔

اس ضمن میں حاکم خان کیس میں سپریم کورٹ کے فیصلے کا حوالہ دیاجاتاہے جس میں قرار دیا گیاہے کہ آئین کی یہ دونوں شقیں مساوی درجہ رکھتی ہیں اور کوئی ایک شق دوسری کو کا لعدم کرنے کی صلاحیت نہیں رکھتی۔ تاہم یہ واضح ہے کہ آئین کی تعبیر کے حوالے سے بیرائے کوئی اتن واضح اور قطعی نہیں کہ اس سے مختلف کسی تعبیر کا امکان ہی نہ ہواور اسی مکتے کے حوالے سے ہائی کورٹ اس کے برعکس بیرائے دے چی ہے کہ اسلامی شریعت کی بالادستی کی دفعہ دیگر دفعات پر بالادستی رکھتی ہے۔ اگرچہ عملی طور پر اس معاملے میں سپریم کورٹ کی تعبیر موثر ہے، لیکن ہائی کورٹ کے فیصلے سے یہ بات بہر حال واضح ہے کہ علمی طور پر اس سے مختلف تعبیر کا امکان موجود ہے۔ پھر یہ کہ اس شق کے حوالے سے تمام تر قانونی بحث کا حاصل صرف یہ ہے کہ آئین میں قرآن وسنت کی بالادستی کی جو صافت دی گئی ہے، اس کے حوالے سے ایک ایس البحق موجود ہو جو اس سنت کی بالادستی کی جو صافت کے معالی المنافی کی منبیاد پر قرآن وسنت کے منافی سے سے دیتی نہیں، جیسا کہ مخالفین اس سے یہ نتیجہ اخذ کر کے آئین کو اس خان کی سرے سے کوئی حیثیت ہی نہیں، جیسا کہ مخالفین اس سے یہ نتیجہ اخذ کر کے آئین کو اس خان جا کہ طرف توجہ دلائی ہے کہ اس تکنگی المجھن کے حل کے عدالت عالیہ کی طرف توجہ دلائی ہے کہ اس تکنگی المجھن کے حل کے حدالت عالیہ کی طرف توجہ دلائی ہے کہ اس تکنگی المجھن کے حل کے حدالت عالیہ کی طرف توجہ دلائی ہے کہ اس تکنگی المجھن کے حل کے عدالت عالیہ کی طرف توجہ دلائی ہے کہ اس تکنگی المجھن کے حل کے عدالت عالیہ کی طرف توجہ دلائی ہے کہ اس تکنگی المجھن کے حل کے عدالت عالیہ کی طرف توجہ دلائی ہے کہ اس تکنگی المجھن کے حل کے عدالت عالیہ کی طرف توجہ دلائی ہے کہ اس تکنگی المحضن کے حل کے حدالت عالیہ کی طرف توجہ کہ کی دیس میں عدالت نے اس کیکھی کی طرف توجہ دلائی ہے کہ اس تکنگی المحضن کے حل کے حدالت ہے کہ اس تکنگی المحضن کے حل کے حدالت عاصل کے حدالت ہے۔

(ماخوذازالشریعه جهاد نمبرودیگرمعاون کت)

باب ہشتم

اسلامی حکومت کے بنیادی اُصول ۱۹۵۱ میں جملہ مکاتبِ فکر کے متفقہ نکات مرت دراز سے اسلامی دستورِ مملکت کے بارے میں طرح طرح کی غلط فہمیاں او گوں میں پھیلی ہوئی ہیں۔اسلام کا کوئی دستور مملکت ہے بھی یا نہیں؟ا گرہے تواس کے اُصول کیا ہیں اوراس کی عملی شکل کیا ہوسکتی ہے؟اور کیا اُصول اور عملی تفصیلات میں کوئی چیز بھی ایسی ہے جس پر مختلف اسلامی فرقوں کے علما متفق ہوسکیں؟ یہ ایسے سوالات ہیں جن کے متعلق عام طور پر ایک ذہنی پریشانی پائی جاتی ہے اور اس ابہام میں ان مختلف آئینی تجاویز نے اور بھی اضافہ کردیا ہے جو مختلف علم طرف سے اسلام کے نام پر وقتاً فوقتاً پیش کی گئیں۔ اس کیفیت کود کھ کر یہ ضرورت محسوس کی گئی کہ تمام اسلامی فرقوں کے چیدہ اور معتمد علما کی ایک مجلس منعقد کی جائے اور وہ بلا تفاق صرف اسلامی آئین کے بنیادی اُصولوں کے بلا تفاق صرف اسلامی آئین کے بنیادی اُصولوں کے بلا تفاق صرف اسلامی اُسلامی اُسلامی اُسلامی فرقوں کے لیے قابل قبول مطابق ایک ایک ایسا دستوری خاکہ بھی مرتب کردے جو تمام اسلامی فرقوں کے لیے قابل قبول مطابق ایک ایک ایسا دستوری خاکہ بھی مرتب کردے جو تمام اسلامی فرقوں کے لیے قابل قبول مطابق ایک ایسا دستوری خاکہ بھی مرتب کردے جو تمام اسلامی فرقوں کے لیے قابل قبول میں بھی ہو۔

اس غرض کے لیے کراچی میں بتاریخ ۱۲،۱۳،۱۳ اور ۱۵رئیج الثانی ۱۳۵۰ه بمطابق اس غرض کے لیے کراچی میں بتاریخ ۱۲،۱۳،۳۲ اور ۱۲،۲۳ جنوری ۱۹۵۱ء بصدارت مولاناسید سلیمان ندوی ایک اجتماع منعقد ہوا۔ اس اجتماع میں اسلامی آئین کے جوبنیادی اُصول بالا تفاق طے ہوئے وہ درج ذیل ہیں:

# اسلامی مملکت کے بنیادی اُصول

اسلامی مملکت کے آئین میں حسب ذیل اُصول کی تصر کے لازمی ہے:

- 1. اصل حاکم تشریعی و تکوینی حیثیت سے اللّٰدرب العالمین ہے۔
- 2. ملک کا قانون کتاب وسنت پر مبنی ہو گا اور کوئی ایسا قانون نہ بنایا جاسکے گا، نہ کوئی ایساانظامی حکم دیا جاسکے گا، جو کتاب وسنت کے خلاف ہو۔

- 3. (تشریکی نوٹ) اگر ملک میں پہلے سے پچھ ایسے قوانین جاری ہوں جو کتاب وسنت کے خلاف ہو، تواس کی تصریح بھی ضروری ہے کہ وہ بتدرین ایک مُعیّنہ مدت کے اندر منسوخ یاشریعت کے مطابق تبدیل کردیے جائیں گے۔
- 4. مملکت کسی جغرافیائی، نسلی، لسانی یا کسی اور تصور پر نہیں بلکہ ان اُصول و مقاصد پر مبنی ہوگی جن کی اساس اسلام کا پیش کیا ہواضا بطہ ُ حیات ہے۔
- 5. اسلامی مملکت کابیہ فرض ہوگا کہ قرآن وسنت کے بتائے ہوئے معروفات کو قائم کرکے منکرات کو مٹائے اور شعائر اسلامی کے احیا واعلا اور مُسلّمہ اسلامی فرقوں کے لیے ان کے اپنے مذہب کے مطابق ضروری اسلامی تعلیم کا انتظام کرے۔
- 6. اسلامی مملکت کابیہ فرض ہوگا کہ وہ مسلمانان عالم کے ساتھ رشتہ اتحاد واخوّت کو قوی سے قوی ترکرنے اور ریاست کے مسلم باشندوں کے در میان عصبیت جاہلیہ کی بنیادوں پر نسلی و لسانی علاقائی یادیگر مادی امتیازات کے ابھرنے کی راہیں مسدود کرکے ملت اسلامیہ کی وحدت کے تحفظ واستحکام کا انتظام کرے۔
- 7. مملکت بلاامتیانِ مذہب و نسل وغیرہ تمام ایسے لوگوں کی لابدی انسانی ضروریات یعنی غذا، لباس، مسکن، معالجہ اور تعلیم کی کفیل ہوگی جو اکتسابِ رزق کے قابل نہ ہوں، یانہ رہے ہوں یاعارضی طور پر بے روزگاری، بیاری یاد وسرے وجوہ سے فی الحال سعی اکتساب پر قادر نہ ہوں۔۔
- 8. باشند گانِ ملک کووہ تمام حقوق حاصل ہوں گے جو شریعت اسلامیہ نے ان کو عطاکیے ہیں۔ یعنی حدودِ قانون کے اندر تحفط جان و مال وآبر و، آزاد کی مذہب و مسلک، آزاد کی عبادت،

- آزادی ذات، آزادی اظہارِ رائے، آزادی نقل و حرکت، آزادی اجتماع، آزادی اکتسابِ رزق، ترقی کے مواقع میں یکسانی اور رفاہی ادارات سے استفادہ کا حق۔
- 9. مذکورہ بالاحقوق میں سے کسی شہری کا کوئی حق اسلامی قانون کی سندِ جواز کے بغیر کسی وقت سلب نہ کیا جائے گااور کسی جرم کے الزام میں کسی کو بغیر فراہمی موقعہ، صفائی و فیصلہ عدالت کوئی سزانہ دی جائے گا۔
- 10. مسلّمہ اسلامی فرقوں کو حدودِ قانون کے اندر پوری مذہبی آزادی حاصل ہوگی۔ انھیں اپنے پیروؤں کو اپنے فرہب کی تعلیم دینے کا حق حاصل ہوگا۔ وہ اپنے خیالات کی آزادی کے ساتھ اشاعت کر سکیں گے۔ ان کے شخصی معاملات کے فیصلے ان کے اپنے فقہی مذہب کے مطابق ہوں گے اور ایباانظام کرنامناسب ہوگا کہ انھیں کے قاضی یہ فیصلہ کریں۔
- 11. غیر مسلم باشندگان مملکت کو حدودِ قانون کے اندر مذہب و عبادت، تہذیب و ثقافت اور مذہبی تعلیم کی پوری آزادی حاصل ہوگی اور انھیں اپنے شخصی معاملات کا فیصلہ اپنے مذہبی قانون یارسم ور واج کے مطابق کرانے کا حق حاصل ہوگا۔
- 12. غیر مسلم باشندگان مملکت سے حدودِ شریعت کے اندر جو معاہدات کیے گئے ہوں، ان کی پابندی لازمی ہوگی اور جن حقوق شہری کاذکر دفعہ نمبر کے میں کیا گیا ہے ان میں غیر مسلم باشندگانِ ملک سب برابر کے شریک ہوں گے۔
- 13. رئیس مملکت کا مسلمان مر دہوناضروری ہے جس کے تدینؓ، صلاحیت اور اِصابتِ رائے پر ان کے جمہوری منتخب نمائندوں کو اعتاد ہو۔

- 14. رئيس مملكت بى نظم مملكت كااصل ذمه دار ہوگا۔البتہ وہ اپنے خيالات كاكوئى جزو كسى فرديا جماعت كو تفويض كر سكتاہے۔
- 15. رئیس مملکت کی حکومت مستبدانه نہیں، بلکه شورائی ہوگی یعنی وہ ارکانِ حکومت اور منتخب نما ئندگانِ جمہورسے مشورہ لے کراپنے فرائض انجام دے گا۔
- 16. رئیس مملکت کو بیہ حق حاصل نہ ہو گا کہ وہ آئین کو کُلاَّ یا جزواً معطل کر کے شوریٰ کے بغیر حکومت کرنے لگے۔
- 17. جو جماعت رئیس مملکت کے انتخاب کی مجاز ہوگی، وہی کثر تِ آراسے اسے معزول کرنے کی بھی مجاز ہوگی۔
- 18. رئیس مملکت شہری حقوق میں عامۃ المسلمین کے برابر ہو گااور قانونی مواخذہ سے بالاتر نہ ہو گا۔
- 19. ارکان و عمال حکومت اور عام شہریوں کے لیے ایک ہی قانون و ضابطہ ہو گا اور دونوں پر عام عدالتیں ہی اس کو نافذ کریں گی۔
- 20. محكمه عدليه، محكمه انتظاميه سے عليحده اور آزاد ہوگا، تاكه عدليه اپنے فرائض كى انجام دہى ميں ہيئت انتظاميه سے اثریزیرنه ہو۔
- 21. ایسے افکار و نظریات کی تبلیغ واشاعت ممنوع ہوگی، جو مملکت اسلامی کے اساسی اصول و مبادی کے انہدام کا باعث ہوں۔
- 22. ملک کے مختلف ولا پات واقطاع مملکت واحدہ کے اجزائے انتظامی متصور ہوں گے۔ان کی حیثیت نسل، لسانی یا قبا کلی واحدہ جات کی نہیں محض انتظامی علاقوں کی ہوگی، جنھیں انتظامی

سہولتوں کے پیش نظر مرکز کی سیادت کے تابع انتظامی اختیارات سپر دکرنا جائز ہوگا۔ مگر انھیں مرکزسے علیحد گی کاحق حاصل نہ ہوگا۔

23. آئین کی کوئی الیی تعبیر معتبرنہ ہوگی جو کتاب وسنت کے خلاف ہو۔

# اسائے گرامی حضرات شرکائے مجلس

- 1. (علامه) سلیمان ندوی (صدر مجلس ہذا)
- 2. (مولانا) سيد ابوالا على مودودي (امير جماعت اسلامي پاكتان)
  - د. (مولانا) شمس الحق افغانی (وزیر معارف، ریاست قلات)
- 4. (مولانا) محمد بدرعالم (أستاذالحديث، دار العلوم الاسلامية اشرف آباد، ٹنڈواله يار، سندھ)
  - 5. (مولانا)احتشام الحق تهانوي (متهم دار العلوم الاسلامية اشرف آباد، سندها)
  - 6. (مولانا) محمد عبدالحامد قادرى بدايوني (صدرجمعية العلمائي پاكستان، سنده)
  - 7. (مفتی) محمد شفیع (رکن بور دُ آف تعلیمات اسلام مجلس دستور ساز پاکستان)
    - 8. (مولانا) محمدادريس (شيخ الجامعه، جامعه عباسيه، بهاولپور)
      - 9. (مولانا) خير محمد (متهم، مدرسه المدارس، ملتان شهر)
    - 10. (مولانامفتی) محمد حسن (متهم مدرسه اشر فیه، نیلا گنبد، لا هور)
      - 11. (پیرصاحب) محمد امین الحسنات (مانکی شریف، سرحد)
  - 12. (مولانا) محمد يوسف بنورى (شيخ التفيير، دار العلوم الاسلاميه، انثر ف آباد، سنده)
  - 13. (حاجى) خادم الاسلام محمد امين (خليفه حاجى ترنگ زئى، المجابد آباد، پيثاور صوبه سرحد)
    - 14. (قاضى) عبدالصمد سربازى (قاضى قلات، بلوچستان)

- 15. (مولانا)اطهر على (صدر عامل جمعية علمائة اسلام، مشرقي ياكستان)
- 16. (مولانا) ابوجعفر محمد صالح (امير جمعيت حزب الله، مشرقي پاكتان)
- 17. (مولانا)راغباحسن (نائب صدر جمعیة العلمااسلام، مشرقی پاکستان)
- 18. (مولانا) محمد حبيب الرحمن (نائب صدر جمعية المدرسين، سرسينه شريف، مشرقي ياكتان)
  - 19. (مولانا) محمد على جالند هرى (مجلس احرار اسلام ياكتان)
  - 20. (مولانا) داؤد غزنوی (صدر جمعیة المحدیث، مغربی پاکستان)
- 21. (مفتی) جعفر حسین مجتهد (رکن بور دُآف تعلیمات اسلام، مجلس دستورساز پاکستان)
  - 22. (مفتى حافظ) كفايت حسين مجتهد (اداره عاليه تحفظ حقوق شيعه ياكستان لاهور)
    - 23. (مولانا) محمد اساعيل سلفي (ناظم جمعيت المحديث ياكتان كوجرانواله)
      - 24. (مولانا) حبيب الله (جامعه دينيه دارالهدي، ثير هي، خير يورمير)
    - 25. (مولانا)احمه على (امير انجمن خدام الدين، شير انواله دروازه، لا هور)
      - 26. (مولانا)مجمه صادق (متهم مدرسه مظهر العلوم، کھڈہ، کراچی)
- 27. (پروفیسر)عبدالخالق (رکن بور ڈ آف تعلیماتِ اسلام، مجلس دستورساز پاکتان)
  - 28. (مولانا) مثم الحق فريديوري (صدرمتهم مدرسه اشرف العلوم، ڈھاکہ)
    - 29. (مفتی) محمد صاحبداد عفی عنه (سنده مدرسة الاسلام، کراچی)
- 30. (مولانا) محمد ظفر احمد انصاري (سيكرٹرى بورڈ آف تعليمات اسلام، مجلس دستورسازيا كستان)
  - 31. (پیرصاحب) محمد ہاشم مجد دی (ٹنڈ وسائیں داد،سندھ)

باب

# ووط کی شرعی حیثیت

## ووك كي شرعي حيثيت

آج کی دنیا میں اسمبلیوں، کو نسلوں، میو نسپل وار ڈوں اور دوسری مجالس اور جماعتوں کے انتخابات میں جمہوریت کے نام پر جو تھیل کھیلا جارہا ہے کہ زور وزر اور غنڈا گردی کے سارے وسائل کا استعال کرکے یہ چند روزہ موہوم اعزاز حاصل کیا جاتا ہے اور اس کے عالم سوز نتائج ہر وقت آئکھوں کے سامنے ہیں اور ملک و ملت کے ہمدر دو سمجھ دار انسان اپنے مقدور بھر اس کی اصلاح کی فکر میں بھی ہیں، لیکن عام طور پر اس کوایک ہار جیت کا کھیل اور خالص دنیاوی دھندا سمجھ کر ووٹ لیے اور دیے جاتے ہیں۔ لکھے پڑھے دین دار مسلمانوں کو بھی اس طرف توجہ نہیں ہوتی کہ یہ کھیل صرف ہماری دنیا کے نفع نقصان اور آبادی یا ہربادی تک نہیں رہتے، ابلکہ اس کے پیچھے کہ می طاعت و معصیت اور گناہ و ثواب بھی ہے جس کے اثر ات اس دنیا کے بعد بھی یا ہمارے گلے کا ہرعذاب جہنم بنیں گے۔ یا پھر در جاتے جنت اور نجاتے آخرت کا سبب بنیں گے۔

اگرچہ آئ کل اس اکھاڑے کے پہلوان اور اس میدان کے مرد، عام طور پر وہی لوگ ہیں جو فکر آخرت اور خدا ور سول کی طاعت و معصیت سے مطلقاً آزاد ہیں اور اس حالت میں اُن کے سامنے قرآن و حدیث کے احکام پیش کرناایک بے معنی و عبث فعل معلوم ہوتا ہے، لیکن اسلام کا ایک بیہ بھی مجزہ ہے کہ مسلمانوں کی پوری جماعت بھی گراہی پر جمع نہیں ہوتی۔ ہر زمانے اور ہر جگہ پچھ لوگ حق پر قائم رہتے ہیں جن کو اپنے ہر کام میں حلال و حرام کی فکر اور خدا اور رسول کی رضاجو کی پیش نظر رہتی ہے۔ نیز قرآن کریم کا بیہ بھی ارشاد ہے: وَذَکِرٌ فَانَ الذِکرُی تَنفَعُ الْمُؤْمِنِیْنَ ہ (الذِّریٰت ۱۵۵ اور کو نفع دیتی ہے۔ اس معلوم ہوا کہ انتخابات میں اُمیدواری اور ووٹ کی شرعی حیثیت اور اُن کی اہمیت کو لیے مناسب معلوم ہوا کہ انتخابات میں اُمیدواری اور ووٹ کی شرعی حیثیت اور اُن کی اہمیت کو

قرآن وسنت کی رُوسے واضح کر دیاجائے۔ شاید کچھ بندگانِ خدا کو تنبیہ ہواور کسی وقت یہ غلط کھیل صحیح بن جائے۔

#### اميدوار

کسی مجلس کی ممبری کے انتخابات کے لیے جوائمیدوار کی حیثیت سے کھڑا ہو وہ گویا پوری ملت کے سامنے دو چیزوں کا مدعی ہے۔ ایک بید کہ وہ اس کام کو انجام دے گا۔ اب اگروا قعی میں وہ اپنے ، دو سرے یہ کہ وہ دیانت وامانت داری سے اس کام کو انجام دے گا۔ اب اگروا قعی میں وہ اپنے اس دعوے میں سچاہے ، یعنی قابلیت بھی رکھتا ہے اور امانت و دیانت کے ساتھ قوم کی خدمت کے جذبے سے اس میدان میں آیا تو اس کا یہ عمل درست ہے۔ البتہ بہتر طریق اس کا یہ ہے کہ کوئی خضی خود مدعی بن کر کھڑا نہ ہو، بلکہ مسلمانوں کی کوئی جماعت اس کو اس کام کا اہل سمجھ کر نامزد کر دے اور جس شخص میں اس کام کی صلاحیت ہی نہیں، وہ اگر اُمیدوار ہو کر کھڑا ہو تو قوم کا غدار اور خائن ہے۔ اس کا ممبری میں کامیاب ہو ناملک و ملت کے لیے خرابی کا سبب تو بعد میں بخی ہو کہا ہو تو وہ کو د غدار و خیانت کا مجر م ہو کر عذا ہے جہم کا مستحق بن جائے گا۔ اب ہر وہ شخص جو کسی مجلس کی ممبری کے لیے کھڑا ہو تا ہے ، اگر اس کو بچھ آخرت کی بھی فکر ہے تو اس میدان میں آنے مجلس کی ممبری کے لیے کھڑا ہو تا ہے ، اگر اس کو بچھ آخرت کی بھی فکر ہے تو اس میدان میں آنے دادر یہ سمجھ لے کہ اس ممبری سے پہلے تو اس کی ذمہ داری صرف اپنی ذمہ داری صرف اپنی ذمہ داری صرف اپنی تک محدود تھی ، کیونکہ حدیث کے مطابق ہر شخص اپنی اہل و عیال کی تک محدود تھی ، کیونکہ حدیث کے مطابق ہر شخص اپنی اہل و عیال کی ممبری کے بعد جتنی خلق خداکا تعلق اس مجلس سے وابستہ ہے ، اُن ذمہ داری کا ہو جھ اُس کی ممبری کے بعد جتنی خلق خداکا تعلق اس مجلس سے وابستہ ہے ، اُن جو ابدت ہے ، اُن دے دور ابد ہو ابدت ہے ، اُن دمہ داری کا ہو جھ اُس کی ممبری کے بعد جتنی خلق خداکا تعلق اس مجلس سے وابستہ ہے ، اُن دمہ داری کا ہو جھ اُس کی ممبری کے بعد جتنی خلق خداکا تعلق اس خداری کا ممبری کا ممبری کا محدود تھی کو دور دنیا وآخرت میں اس ذمہ دراری کا ممبری کا محدود کی ہو ہو ہو کہ کے بعد جتنی خلق خداکا تعلق اس کی مدراری کا ممبری کے مطابق میں دیت کے مطابق میں دراری کا ممبری کے مطابق میں دراری کا ممبری کے جو ابدی ہو ہو کی دور دی کے دور بی اور دور دنیا وآخر دی میں کی دراری کا ممبری کے جو ابدی ہو ۔

## ووٹ اور ووٹر کی مختلف حیثیت :

کسی اُمیدوار ممبری کوووٹ دینے کی ازروئے قرآن وحدیث چند حیثیتیں ہیں۔

### ووٹر کی پہلی حیثیت: شہادت

ایک حیثیت شہادت کی ہے کہ ووٹر جس شخص کواپناووٹ دے رہا ہے،اس کے متعلق اس کی شہادت دے رہا ہے،اس کے متعلق اس کی شہادت دے رہا ہے کہ یہ شخص اس کام کی قابلیت بھی رکھتا ہے اور دیانت اور امانت بھی۔اور اگروا قعی میں اس شخص کے اندر یہ صفات نہیں ہیں اور ووٹر یہ جانتے ہوئے اس کو ووٹ دیتا ہے تو وہ ایک جھوٹی شہادت ہے، جو سخت کبیرہ گناہ اور وبالی دنیا و آخرت ہے۔ بخاری کی حدیث میں رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے شہاد ہے کاذبہ کو شرک کے ساتھ کبائر میں شار فرمایا ہے (مشکوة) اور ایک دوسری حدیث میں جھوٹی شہادت کو اکبر کبائر فرمایا ہے (بخاری و مسلم)۔ جس حلقے میں جند اُمید وار کھڑے ہوں اور ووٹر کو یہ معلوم ہے کہ قابلیت اور دیانت کے اعتبار سے فلال آدمی قابلی ترجیح ہے تو اس کو جھوڑ کر کسی دو سرے کو ووٹ دینا اس اکبر کبائر میں اپنے آپ کو مبتلا کرنا ہے۔اب ووٹ دینے والا اپنی آخرت اور انجام کو دیکھ کر ووٹ دے، محض رسمی مروت یا کسی طمع وخوف کی وجہ سے اپنے آپ کو اس وبال میں مبتلانہ کرے۔

### دوسری حیثیت: سفارش

لینی کہ ووٹر اس امیدوار کی نما ئندگی کی سفارش کرتا ہے۔ اس سفارش کے بارے میں قرآن کریم کا بدار شاد ہر ووٹر کواینے سامنے رکھنا جاہیے:

> مَنْ يَشْفَعُ شَفَاعَةً حَسَنَةً يَكُنْ لَه نَصِيْبٌ مِنهَا وَمَنْ يَشْفَعُ شَفَاعَةً سَيِئَةً يَكُنْ لَهُ كِفْلٌ مِنهَا (النساء ٢:٨٥)

یعنی (جو شخص اچھی سفارش کرتاہے اُس میں اس کو بھی حصہ ملتاہے اور بُری سفارش کرتا ہے تواُس کی بُرائی میں اُس کا بھی حصہ لگتاہے )۔

اچھی سفارش یہی ہے کہ قابل اور دیانت دار آدمی کی سفارش کرے جو خلق خداکے حقوق صحیح طور پراداکرے، اور بُری سفارش ہے کہ نااہل، نالا کُق، فاسق و ظالم کی سفارش کر کے اُس کو خلق خدا پر مسلط کرے۔ اس سے معلوم ہوا کہ ہمارے ووٹوں سے کامیاب ہونے والااُمید واراپیخ بنجے خدا پر مسلط کرے۔ اس سے معلوم ہوا کہ ہمارے ورٹوں سے کامیاب ہونے والااُمید واراپیخ بنجے سالہ دور میں جونیک یابد عمل کرے گاہم بھی اس کے شریک سمجھے جائیں گے۔

#### تيسري حيثيت: وكالت

ووٹ کی ایک تیسری حیثیت و کالت کی ہے کہ ووٹ دینے والااس اُمیدوار کو اپنانمائندہ اور وکیل بناتا ہے، لیکن اگریہ و کالت اس کے کسی شخصی حق کے متعلق ہوتی اور اس کا نفع نقصان صرف اس کی ذات کو پہنچا تو اُس کا یہ خود ذمہ دار ہوتا، مگر یہاں ایسا نہیں کیونکہ یہ و کالت ایسے حقوق کے متعلق ہے جن میں اُس کے ساتھ پوری قوم شریک ہے۔اس لیے اگر کسی نااہل کو اپنی نمائندگی کے لیے ووٹ دے کر کامیاب بنایا تو پوری قوم کے حقوق کو پامال کرنے کا گناہ بھی اس کی گردن پر رہا۔

خلاصہ بیہ ہے کہ ہماراووٹ تین حیثیتیں رکھتا ہے: ایک شہادت، دوسری سفارش، تیسری حقوق مشتر کہ میں وکالت۔ تینوں حیثیتوں میں جس طرح نیک، صالح، قابل آدمی کو ووٹ دینا موجبِ ثوابِ عظیم ہے اور اُس کے ثمرات اُس کو ملنے والے ہیں، اسی طرح نااہل یا غیر متدین شخص کو ووٹ دینا جھوٹی شہادت بھی ہے اور اُس کے تباہ کی سفارش بھی اور ناجائز وکالت بھی اور اس کے تباہ کن اثرات بھی اُس کے نامۂ اعمال میں لکھے جائیں گے۔

#### ضروري تنبيه

مذ کور الصدر بیان میں جس طرح قرآن وست کی رُوسے بیہ واضح ہوا کہ نااہل، ظالم، فاسق اور غلط آدمی کو ووٹ دینا گناوعظیم ہے، اسی طرح ایک اجھے، نیک اور قابل آدمی کو ووٹ دینا توابِ عظیم ہے باک عظیم ہے بلکہ ایک فرافنہ شرعی ہے۔ قرآن کریم نے جیسے جھوٹی شہادت کو حرام قرار دیاہے، اسی طرح سچی شہادت کو واجب ولازم بھی فرمادیا ہے۔ ارشاد باری ہے:

كُوْنُوا قَوْمِيْنَ لِلهِ شُهَدَآءَ بِالْقِسْطِ (المائده ٥:٨)

اور دوسری جگه ارشاد ہے: کُونُوَّا قَوْمِیْنَ بِالْقِسْطِ لِلله شُهَدَآءَ (النساء ۱۳۵)ان دونوں آتیوں میں مسلمانوں پر فرض کیا ہے کہ سچی شہادت سے جان نہ چرائیں،اللہ کے لیے ادایگی شہادت کے واسطے کھڑے ہو جائیں۔ تیسری جگه سور وَ طلاق (۱۵:۱) میں ارشاد ہے:

وَاقِيْمُوا الشَهَادَةَ بِلَهُ ، لِعَى الله كَ لِيهِ سَجِى شَهادت كو قائم كرو-ايك آيت ميں يه ارشاد فرمايا كه سچى شهادت كاچهانا حرام اور گناه ہے-ارشادہے: وَ لَا تَكْتُمُوا الشَّهادَةَ، وَمَنْ يَكُتُمُهَا فَاِنَّةَ اَبْمٌ قَلْبُهُ (البقره ٢:٢٨٣) (يعنی شهادت كونه چهيا وَاورجوچهيائے گائس كادل گناه گارہے)۔

ان تمام آیات نے مسلمانوں پر یہ فرئضہ عائد کر دیاہے کہ سچی گواہی سے جان نہ چرائیں، ضروراداکریں۔ آج جو خرابیاں انتخابات میں پیش آر ہی ہیں اُن کی بڑی وجہ یہ بھی ہے کہ نیک اور صالح حضرات عموماً ووٹ دینے ہی سے گریز کرنے گئے جس کالاز می نتیجہ وہ ہواجو مشاہدے میں آر ہاہے کہ ووٹ عموماً اُن لو گول کے آتے ہیں جو چند مگوں میں خرید لیے جاتے ہیں اور اُن لو گول کے ووٹوں سے جو نما ئندے پوری قوم پر مسلط ہوتے ہیں، وہ ظاہر ہے کہ کس قماش اور کس کر دار کے لوگ ہوں گے۔ اس لیے جس حلقے میں کوئی بھی اُمیدوار قابل اور نیک معلوم ہو، اُسے ووٹ

دینے سے گریز کرنا بھی شرعی جرم اور پوری قوم و ملت پر ظلم کے متر ادف ہے، اور اگر کسی حلقے میں کوئی بھی اُمیدوار صحیح معنی میں قابل اور دیانت دار نہ معلوم ہو مگر ان میں سے کوئی ایک صلاحیتِ کاراور خداتر سی کے اصول پر دوسروں کی نسبت سے غنیمت ہو تو تقلیلِ شراور تقلیلِ ظلم کی نبیت سے اس کو بھی ووٹ دے دینا جائز بلکہ مستحسن ہے، جیسا کہ نجاست کے پورے ازالے پر قدرت نہ ہونے کی صورت میں تقلیلِ نجاست کو اور پورے ظلم کو دفع کرنے کا اختیار نہ ہونے کی صورت میں تقلیلِ نجاست کو اور پورے والله سبحانہ وتعالیٰ اعلم مورت میں تقلیلِ ظلم کو فقہار حمہم اللہ نے تجویز فرمایا ہے۔ والله سبحانہ وتعالیٰ اعلم۔

خلاصہ یہ ہے کہ انتخابات میں ووٹ کی شرعی حیثیت کم از کم ایک شہادت کی ہے جس کا چھپانا بھی حرام ہے اور اس میں جھوٹ بولنا بھی حرام، اس پر کوئی معاوضہ لینا بھی حرام، اس میں محض ایک سیاسی ہار جیت اور دنیا کا کھیل سمجھنا بڑی بھاری غلطی ہے۔ آپ جس اُمیدوار کو ووٹ محض ایک سیاسی ہار جیت اور دنیا کا کھیل سمجھنا بڑی بھاری غلطی ہے۔ آپ جس اُمیدوار کو ووٹ دیتے ہیں، شرعاً آپ اس کی گواہی دیتے ہیں کہ یہ شخص اپنے نظریے اور علم وعمل اور دیانت داری کی رُوسے اس کام کا اہل اور دوسرے اُمیدواروں سے بہتر ہے جس کام کے لیے یہ انتخابات ہو رہے ہیں۔

#### خلاصهٔ بحث:

اس حقیقت کو سامنے رکھیں تواس سے مندر جد ذیل نتائج برآمد ہوتے ہیں:

ا۔ آپ کے ووٹ اور شہادت کے ذریعے جو نمایندہ کسی اسمبلی میں پنچے گا، وہ اس سلسلے میں جننے اچھے یا بُرے اقد امات کرے گا اُن کی ذمہ داری آپ پھی عائد ہو گی۔ آپ بھی اس کے ثواب یاعذاب میں شریک ہول گے۔

- ا۔ اس معاملے میں یہ بات خاص طور پر یادر کھنے کی ہے کہ شخصی معاملات میں کوئی غلطی بھی ہوجائے تواس کااثر بھی شخصی اور محدود ہوتا ہے، تواب و عذاب بھی محدود۔ قومی اور ملکی معاملات سے پوری قوم متاثر ہوتی ہے، اس کا ادنی نقصان بھی بعض او قات پوری قوم کی تباہی کاسبب بن جاتا ہے، اس کیا تواب و عذاب بھی بہت بڑا ہے۔
- س۔ سیجی شہادت کا چھپاناازروے قرآن حرام ہے۔ آپ کے حلقۂ انتخاب میں اگر کوئی صیح نظریے کا حامل و دیانت دار نما ئندہ کھڑا ہے، تواس کو ووٹ دینے میں کوتاہی کرنا گناہِ میں میں ہے۔
- سم۔ جو اُمیدوار نظام اسلامی کے خلاف کوئی نظریہ رکھتا ہے، اس کو ووٹ دینا ایک جھوٹی شہادت ہے جو گناو کبیرہ ہے۔
- ووٹ کو پییوں کے معاوضے میں دینابدترین قسم کی رشوت ہے اور چند گوں کی خاطر
  اسلام اور ملک سے بغاوت ہے۔ دوسروں کی دنیا سنوار نے کے لیے اپنا دین قربان

  کردینا کتنے ہی مال ودولت کے بدلے میں ہو، کوئی دانش مندی نہیں ہوسکتی۔ رسول اللہ
  نفر مایا ہے کہ ''وہ شخص سب سے زیادہ خسارے میں ہے جودوسرے کی دنیا کے لیے
  اپنادین کھو بیٹے ''۔ (ازمفتی اعظم مولانا محمد شفیح رحمہ اللہ، جواہر الفقہ)

ضمیم مسل تقسریظات و تاثرات از جب علمائے کرام،مذہبی متائدین ودانشورانِ ملت

# حضرت مولانا سمتع الحق صاحب

مهتم جامعه دارالعلوم حقانيه،امير جمعيت علماءاسلام (س) پاکستان

جمہوریت عصر حاضر میں رائے سیاسی نظام ہے۔ پوری دنیا کی ریاستیں جمہوریت کے سانچے میں ڈھلتی جارہی ہیں، حتی کہ اسلامی ممالک بھی اس کو قبول کرتے جارہے ہیں۔اکا ہرین امت نے پاکستان میں بھی جمہوری نظام کو قبول کیا تھا اور دستور کو اسلامیانے کرنے کیلئے طویل جدوجہد فرمائی، راقم خود اور والد ماجد شیخ الحدیث حضرت مولانا عبدالحق رحمہ اللہ بھی سالہا سال تک اس جدوجہد کا حصہ رہے۔

مجھے جمہوری نظام کے دعویداروں سے ہمیشہ ایک ہی شکوہ رہاہے کہ جب عالم اسلام کی جید نما کندہ جماعتیں اور اسلامی ممالک کے عوام جمہوری طریقہ سے اپنے نظام بدلنے کا فیصلہ کر دیتے ہیں تواسلام دشمن اندرونی و بیرونی قوتیں اس جمہوریت کو سبوتا ژکر دیتی ہیں اور ان پر آمریت مسلط کر دیتی ہیں، مجبوراً عوام کو متبادل طریقے اختیار کرنے پڑتے ہیں تو مخالفین اسے دہشت گردی اور تشد د پہندی کانام دے دیتے ہیں اور اس جدوجہد کو جمہوریت دشمنی قرار دے دیاجاتا ہے۔

ایسے حالات میں جمہوریت کے اصل دشمن کون ہیں ؟ اگرچپہ پاکستان میں یہ تجربہ تھوڑا مختلف رہامگر نتائج کے لحاظ سے صفر رہا۔ زیر نظر کتاب "اسلام، جمہوریت اور آئین پاکستان" میں بہت سے سلکتے سوالات کو موضوع بحث بنایا گیا ہے، نیز آئین پاکستان کے حوالے سے بہت سے خدشات کا ازالہ بھی کیا گیا ہے۔ اس سلسلہ میں ہمارے نہایت عزیز شاگرد مولانا محمد اسرار مدنی کی بیہ کاوش نہایت قابل شخسین ہے۔

ضرورت ہے کہ ہمارے علماءاور فضلاءوقت کے ایسے اہم موضوعات پر محنت فرمائیں۔

# حضرت مولا نافضل الرحمان صاحب

# امير جمعيت علمااسلام (ف) پاڪستان

اللہ تعالیٰ نے انسان کو آزاد پیدا کیا ہے، اس لئے آزادی اس کی فطرت میں ہے۔ ہمارے اکابر نے اسی آزادی کے حصول کیلئے برطانوی استعار سے جہاد کیا، اور جہاد کے دور ثانی میں ایک جمہوری اور سیاسی جدو جہد کے ذریعے آزادی حاصل کی۔ اکابر امت نے انہیں سیاسی اور جمہوری اصولوں کو مد نظر رکھتے ہوئے اسلامیہ جمہوریہ پاکتان کی بنیاد رکھی جبکہ علماء امت نے نظریہ پاکتان کے تناظر میں اس کی اسلامیا نے کیلئے طویل جدو جہد کی، اور بالآخر والد ماجد حضرت مفتی محمود سیت تمام اکابرین نے سن ۱۹۷۳ میں متفقہ آئین منظور کرایا۔ آئین کے مقد مے میں اس بات کا اعادہ کیا گئی کہ مملکت اپنا اختیارات واقتدار کو جمہور کے منتخب کردہ نمائندوں کے ذریعے استعال کرے گی جمہور سے، آزادی، مساوات، رواداری اور عدل عمرانی کے اصولوں پر، بسطرح اسلام نے ان کی تشریخ کی ہے، پر پوری طرح عمل کیا جائے گا، دستور میں بنیادی مساوات، قانون کی ضانت دی جائی اور ان حقوق میں قانون، اضلاق عامہ کے تابع حیثیت اور مواقع میں مساوات، قانون کی نظر میں برابری، معاشرتی، معاشی اور سیاسی انصاف اور اظہار خیال، مساوات، قانون کی نظر میں برابری، معاشرتی، معاشی اور سیاسی انصاف اور واضح رہنمائی کے باوجود بعض سادہ لوح صرف یہ نعرہ لگاتے رہے کہ قرآن وسنت کے ہوتے ہوئے کسی اور مستور کی ضرورت نہیں. اس میں کوئی شک نہیں کہ قرآن حکیم اصل الاصول اور سنت تشریعی دستور کی طامل ہے تاہم اگر مصادر شریعت پر غور کیا جائے تو بات مزید منتے ہو جاتی ہو کے کسی اور حیثیت کی حامل ہے تاہم اگر مصادر شریعت پر غور کیا جائے تو بات مزید منتے ہو جاتی ہے کہ حقیت کی حامل ہے تاہم اگر مصادر شریعت پر غور کیا جائے تو بات مزید منتے ہو جاتی ہو کہ کی حامل کے عائم اگر مصادر شریعت پر غور کیا جائے تو بات مزید منتے ہو جاتی ہو کہ کہ کی حامل ہے تاہم اگر مصادر شریعت پر غور کیا جائے تو بات مزید منتے ہو جاتی ہو کی ہو کی ہو کہ کو کیا جائے تو بات مزید منتے ہو جاتی ہے کہ خور کیا جائے تو بات مزید منتے ہو جاتی ہے کہ خور کیا جائے تو بات مزید منتے ہو جاتی ہو کے کسی اور

قرآن مجید کے مقابلے میں دستور کو وضع نہیں کیا جاتا بلکہ پاکستان میں اس کا منبع قرآن مجید ہی ہے، یہ اییا ہے کہ کسی بحل گھر سے برقی قوت حاصل کرکے کوئی قمقہ روشن کیا جائے، قرار داد مقاصد نے دستور پاکستان کا قبلہ متعین کیا ہے. یہ ساری جدوجہد پارلیمنٹ میں ہوئی، میرا موقف ابتدا سے یہی رہا کہ پاکستان میں اسلامائزیشن سمیت کسی بھی سیاسی اور ساجی تبدیلی لانے کیلئے پارلیمنٹ سے موثر ادارہ ہے۔ زیر نظر کتاب میں پاکستان کے جمہوری نظام اور دستور کے حوالے سے چند اہم سوالات کو موضوع بحث بنایا گیا ہے اور روایتی جذباتی اسلوب سے ہٹ کر علمی لہجے میں مدلل بات سمجھانے کی کوشش کی گئی ہے۔ بعض مسائل میں قرآن وسنت اور فقہی و قانونی ذخیر سے ساستدلال کیا گیا ہے، جس سے فکر و نظر کے نئے در سے کھل جاتے اور فقہی و قانونی ذخیر سے ساستدلال کیا گیا ہے، جس سے فکر و نظر کے نئے در سے کھل جاتے ہیں، گویا پاکستان اور اس کے آئین کو شریعت اسلامیہ اور عالمی تناظر میں سمجھانے کی مجر پور بیں، گویا پاکستان اور اس کے آئین کو شریعت اسلامیہ اور عالمی تناظر میں سمجھانے کی مجر پور

میں اس کاوش پر عزیزم محمد اسرار مدنی اور ان کے رفقاء کار مولانا تحمید جان وغیرہ کو خراج تحسین پیش کرتا ہوں. نیز اپنے نوجوان علماء کرام، محققین اور دانشور حضرات سے اپیل کرتا ہوں کہ وہ جمہوری نظام کی بہتری کیلئے ملک و قوم کی رہنمائی کریں. خصوصا تعلیمی اداروں، مدارس، سکولز، کالجز اور یو نیور سٹیز میں آگہی کی ضرورت ہے۔ مجھے امید ہے کہ مجلس تحقیقات اسلامی کی یہ کاوش آئین پاکتان، اور جمہوری نظام کے حوالے سے بہت سارے غلط فہمیوں کا ازالہ کرے گی اور اسلامی جمہوری پاکتان کے حوالے سے جاری مثبت اور تعمیری مکالمے میں کردار ادا کر لگا۔

# يروفيسر ڈاکٹر قبلہ ایاز صاحب چئر مین اسلامی نظر ماتی کونسل پاکستان

جمہوریت عصر حاضر میں انتقال اقتدار ، طاقت کے تواز ن اور ریاست میں عدل وانصاف کے حوالے سے مناسب ترین نظام سیاست ہے۔ یہی وجہ ہے کہ پاکستان کی آزادی کے وقت جمہوریت کاانتخاب کیا گیا۔ تمام مکاتب فکر کے جید علما کرام ، دانشور وں اور ساسی قائدین نے اسے قبول کیا۔ بانی پاکستان قائد اعظم محمد علی جناح کے وژن کے مطابق ''اسلامی دستور'' کا خاکہ مرتب کیا گیا جے ۱۹۷۳ کے متفقہ آئین کی صورت میں عملی جامعہ پہنا باگیا۔اس متفقہ آئین میں قرار داد مقاصد کوآئین کا با قاعدہ حصہ بنایا گیا۔اسلامی نظر ماتی کونسل کی تشکیل سمیت دیگر امور انجام دیئے گئے۔ آئین پاکستان میں وقا فوقا اہم ترامیم ہوتی رہیں۔ جس کا واضح مطلب ہے کہ جہوریت میں قوانین کواسلامیانے کے عمل ًے لئے قابل عمل طریقہ کار موجود ہے۔عرصہ دراز سے پاکستان کے جمہوری نظام کی بعض خامیوں کی وجہ سے نظم مملکت کے بارے میں متعد سوالات اٹھنے کے بعد پاکستان ،جمہوریت اور دستور پاکستان پر کچھ عناصر مذہبی بنیادوں پر متعدد اشکالات پیش کررہے ہیں۔زیر نظر کتاب میں ان سوالات کاانتہائی مدلل انداز میں جامع جواب فراہم کیا گیا ہے۔ نیز آئین پاکستان کے حوالے سے شبہات کا بہترین ازالہ کیا گیاہے۔ مجھے یقین ہے کہ محمد اسرار مدنی کی یہ کاوش اس موضوع پر مکالمے کی روایت کوآگے بڑھائے گی

اوراس کے نتیجے میں قومی بیانیے کوفر وغ دینے کی مساعی میں معاون ثابت ہو گی۔ان شاءاللہ

# سينيثر يروفيسر علامه ساجدمير صاحب

### امير مركزيه جمعيت ابل حديث ياكستان

مجلس تحقیقات اسلامی کی طرف سے تیار کردہ کتاب "اسلام، جمہوریت اور آئین پاکستان" کمپوز مسودہ کی صورت موصول ہوئی، جستہ جستہ پڑھی۔ بعض اہم اشکالات پر بحثیں تفصیل سے دیکھیں۔ بیہ کتاب "جمہوریت اور پاکستانی آئین" کے بارے میں بعض حلقوں کی طرف سے پیدا کردہ غلط فہمیوں کوخوبصورت پیرائے میں دور کرتی ہوئی دکھائی دیتی ہے۔

حقیقت سیہے کہ جمہوریت کو جس طرح اسلام کے مدمقابل یامتضاد نظریہ کے طور پر دیکھا جاتا ہے اور مملکت خداداد پاکستان میں "شجر ممنوعہ" قرار دینے اور کفر تک پہنچانے کی کوششیں کی جاتی ہیں 'وہ قرین حقیقت ' بالکل نہیں۔

بر صغیر پاک وہند کے اکابر اسلام ہر دور میں جمہوری انتخابات اور جمہوری تحریکوں میں شریک رہے ہیں۔ بالخصوص پاکستان میں جبکہ "متفقہ قرار داد مقاصد" آئین میں شامل بلکہ اساس کی حیثیت اختیار کر چکی ہے اور "قر آن وسنت" کو بالا تر قرار دیاجا چکاہے تواب پاکستان کے جمہوری پراسس کو کفر قرار دیناعبث اور نادانی ہی ہوگا۔

مجلس تحقیقات اسلامی نے اس کتاب کے ذریعے بہت سے اعتراضات واشکالات کو دور کرنے کاسامان کیا ہے اور ان عناصر کے لیے جو پاکستان کے جمہوری نظام اور پاکستان کے آئین کو بنیاد بناکر (دانسٹگی یانادانسٹگی میں)"تکفیری ماحول" پیدا کررہے ہیں 'افہام و تفہیم اور اصلاح احوال

کا وافر مواد فراہم کر دیاہے۔ پھر بھی ابھی کرنے کا کافی کام باقی ہے۔ بالخصوص "نظام خلافت" کو "جہہوریت" کے منافی یا متضاد قرار دینے اور "خلیفہ" کی نامز دگی اور طریق انتخاب کے حوالے سے پھیلائے گئے شکوک وشبہات کی مزید تو ضبح ضروری ہے۔ اسی طرح "اکثریت یا قلیت" کے معیار حق ہونے اور عالم وجاہل کی "برابری" کے معاملے میں مجھی مزید وضاحت کی ضرورت ہے۔ نیز "مسئلہ تکفیر" پر مزید تفصیل چاہیے۔

بہر حال! یہ ایک اچھی کاوش ہے اور ضرورت ہے کہ اس کوعام کیا جائے۔

# علامه پيراعجازاحمه ہاشمى صاحب

#### صدرجمعیت علمائے پاکستان

زیر نظر کتاب "اسلام، جمہوریت اور آئین پاکستان "کامسودہ ملا، مجھے اس کے مطالعہ کامو قع ملا جس میں محترم اسرار مدنی صاحب نے محنت شاقہ سے اسلام دشمن گروہوں کے نہ صرف سوالات کے شافی جواب دیے بلکہ ان کے پیدا کر دہ مغالطوں کو بھی اپنے نوک قلم سے رد کرتے ہوئے اسلامی اقد اروروایات کا تحفظ کرنے کافر کضہ سرانجام دیا۔

مملکت خداداد پاکستان جو اسلام کے نفاذ کے لئے حاصل کی گئی، جس کے لئے ہمارے بزرگوں نے تحریک چلائی اور قائد اعظم محمد علی جناح رحمۃ اللہ علیہ جیسا تجربہ کاروکیل قیادت کے لئے آگے بڑھاتو علماء مشاکنے نے ان کاساتھ دیا۔ پیرسید جماعت علی شاہ علی پوری، پیرصاحب زکوڑی شریف، مولانا عبدالحامد بدایونی، مولانا عبدالعلیم صدیقی سجادہ نشین کچھوچھ شریف غرضیکہ علا کرام ومشاکنے عظام نے متفقہ طور پران کی قیادت میں جدوجہد کی بلکہ ایک قدم آگے بڑھ کریہ اعلان سن کا نفرنس بنا، اس میں کہا گیا کہ اگر محمد علی جناح مطالبہ پاکستان سے دستبر دار ہوجائیں تواہل سنت پاکستان بناکر دم لیں گے ، یہ تحریک جمہوری انداز میں چلائی گئی، جلسے جلوس اور ریلیاں ، کا نفرنسز منعقد ہوئیں اور بلا خرفر نگی سامر اج کو گھٹے ٹیکنے پڑے اور جمہوری تحریک کامیابی سے ہمکنار ہوئی اور پاکستان معرض وجود میں آگیا۔

اب اس کے لئے دستور کا مسکلہ در پیش تھا، اس میں بھی علما کرام کے نکات رہنمااصول ثابت ہوئے۔ ۱۹۷۳ء کادستور پارلیمنٹ کے اندر مذہبی وسیاسی جماعتوں کی کاوشوں کا نتیجہ تھااس پر مذہبی رہنماؤں نے دستخط شبت کئے۔ جمہوری انداز میں پارلیمنٹ کے ذریعہ مملکت کانام اسلامی جمہوری دیا گیا۔ اسلام کو سرکاری طور پر مملکت کا مذہب قرار دیا گیا۔ مسلمان کی تعریف شامل ہوئی، اسلامی نظریاتی کو نسل کا قیام عمل میں لایا گیا۔ دس سال کے اندر تمام قوانین کو اسلامی ڈھانچ میں ڈھانچ میں ڈھالنے کا وعدہ ہوا۔ تو یہ ساری تگ ودوجمہوری انداز میں جمہوری اداروں کے ذریعہ کی گئی۔

مغربی جمہوریت میں پارلیمنٹ ہر قانون بنانے کا اختیار رکھتی ہے مگر اسلامی مملکت کے اندر ان کی حاکمیت کے بعد قانون اللہ رب العزت اور اس کے حبیب کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے فرامین کے مطابق ہوئے ہیں۔ جو اس دائرے سے باہر نکاتا ہے اس کا اسلام سے تعلق باقی نہیں رہتا۔ آئ جس پر سب سے زیادہ تنقید ہوئی ہے اور مغرب اسے مسلمانوں کے خلاف استعال کرتا ہے وہ قاد یانیوں کو غیر مسلم اقلیت قرار دینا ہے۔ اس کو بھی نظر عمیق سے دیکھا جائے تو کیا یہ پارلیمنٹ کا قلیلہ نہیں ہے اور اس فیصلہ کے وقت قادیائی گروہ کے مؤقف کو پارلیمنٹ میں سن کر ہی مولا ناشاہ احمد نورانی کی پیش کر دہ قرار داد پر فیصلہ ہوا یہ سب جمہوری عمل کا نتیجہ ہے۔ مغرب میں پریس اسلام کو جس طرح پیش کر تا ہے اس سے غلط فہیاں جنم لیتی ہیں، مگر جب وہاں کے لوگ اسلام کا مطالعہ کرتے ہیں تواس کی برکات سے متاثر ہوئے بغیر نہیں رہ سکتے ، یہی وجہ ہے اب مغرب میں مطالعہ کرتے ہیں تواس کی برکات سے متاثر ہوئے بغیر نہیں رہ سکتے ، یہی وجہ ہے اب مغرب میں لوگ د صراد حرام مسلمان ہور ہے ہیں اور اس بات کو تسلیم کیا گیا کہ مغرب میں سب سے زیادہ پھیلئے والادین اسلام ہے۔

مغرب کی چالا کیوں اور اسلام پر حملوں کے باوجود اسلام کا پھیلنا جہاں اس دین کی صداقت کی دلیل ہے وہاں اسلام قبول کرنے والے مغربی استعار کے منہ پر طمانچہ رسید کر رہے ہیں اور ان کے جھوٹے پر ویگیٹرے کور دکر رہے ہیں۔

اسلام میں خلیفہ کو منتخب کیا جاتا ہے۔ منتخب کو ہی صدیق کہتے ہیں اور جومسلط ہواسے بزید کہتے ہیں، خلفائے راشدین نے اس وقت بیعت کا طریقہ اختیار کیا۔ اور آج بیعت کی جگہ ووٹ نے لے لیے۔ مگراس نظام اور اب میں لوگوں کی رائے کا احترام بہر حال باقی ہے۔ اور اس کی اہمیت کو ہی اساس مقرر کیا گیا ہے۔ مغربی نظام میں صدر یاوز پر اعظم کریشن کے باوجود عہدوں پر براجمان میں ماساس مقرر کیا گیا ہے۔ مغربی نظام میں صدر یاوز پر اعظم کریشن کے باوجود عہدوں پر براجمان رہتے ہیں عوام کو مطمئن نہیں کرتے۔ ان کے سوالوں کے جواب نہیں دیتے مگر اسلام میں خلیفہ وقت کو بوڑھی عورت ہے کہ اگر عمر اگو بھی میری تکلیف کا پیتہ نہیں تواسے حکومت کا حق حاصل نہیں۔ اور خلیفہ وقت راتوں کو گھروں کے باہر پہرہ دیتے ہیں، خاتون در د زہ سے کراہ رہی عاصل نہیں۔ اور خلیفہ وقت راتوں کو گھروں کے باہر پہرہ دیتے ہیں تا کہ وہ اس مصیبت کی گھڑی میں کی خدمت کا فریضہ سرانجام دے سکے۔

امیر المو منین صدیق اکبر کے بعد حضرت عمر نے لوگوں سے پوچھا کہ کوئی ایساکام تو نہیں جو مجھ سے رہ گیا ہوااور حضرت صدیق اکبر گرتے ہوں۔ کسی نے کہا کہ وہ عصر کے بعد شہر سے باہر جاتے تھے، آپ نہیں جاتے تو آپ بتائے ہوئے راستے پر گئے، دیکھا ایک وادی میں ایک بیار ہے، کوڑھ کا مریض ہے۔ آپ نے دیکھا تو فوراً گھر آئے اس کی خوراک کا بندوبست کیا، واپس گئے تواس کے منہ میں چھچ سے دلیہ ڈالا تو وہ مریض جو دیکھ بھی نہیں سکتا تھا گرم دلیہ کی وجہ سے اس کا منہ برداشت نہ کر سکا تواس نے کہا کہ معلوم ہوتا ہے خلیفہ کا انتقال ہوگیا۔ حضرت عمر اُنے پوچھا آپ کو کہسے معلوم ہواتو اس نے کہا کہ جب وہ دلیہ کھلاتے تھے تو پہلے اپنے منہ میں ڈال کر اس کی حدت کیسے معلوم ہواتو اس نے کہا کہ جب وہ دلیہ کھلاتے تھے تو پہلے اپنے منہ میں ڈال کر اس کی حدت

کے کم ہونے پر میرے منہ میں ڈالتے تھے۔آج کے دلیے جوزیادہ گرم ہے اس سے مجھے اندازہ ہو گیا کہ حضرت صدیق ٹی بجائے آنے والا کو کی اور ہے۔

یہ خلافت علی منہاج النبوی ہے ،اسی راستے پر چلنے کا تھم دیا گیا ،اسلام کے نام لیواا گر خدانخواستہ اس راستہ پر عمل نہ کریں تواس سے قانون ختم نہیں ہوتااور قیامت کے دن سب سے پہلے حقوق العباد کے بارے میں پوچھ کچھ ہوگی۔

زیر نظر کتاب اس دور میں اسلام کے نظام کا نقارہ ہے ، لوگ اس استفادہ کریں گے اور مغرب میں بیٹھ کر تنقید کرنے والوں کے سامنے اسلام کااصلی چہرہ دیکھنے میں معاون ثابت ہو گی۔ مغربی جمہوریت کے بارے میں علامہ اقبال نے فرمایا تھا کہ

# جہوریت اک طرز حکومت ہے کہ جس میں بندوں کو گنا کرتے ہیں تولا نہیں کرتے

مگراس کے مقابلے میں اسلام تقوی، طہارت، اعلی اقدار کو بطور نمونہ پیش کر کے انسانیت کو اعلی راستے پر فائز کرتا ہے۔ اسلام میں فلاح کو پیش نظر رکھا جاتا ہے جیسا کہ رفاہ عامہ کو بھی خدمت کے جذب سے سرشار ہو کر ادا کیا جاتا ہے۔ جناب اسرار مدنی صاحب نے مغربی نظریات کے افراد کو جھنجھوڑا ہے تو وہال دین اسلام کے نام لیواؤں کو بھی اپناماضی یاد کرایا ہے تاکہ وہ اس کی روشنی میں مستقبل کی زلفیں سنوار سکیں۔

ا نہوں نے اسلام میں جمہوریت اور عام آدمی کی رائے کی اہمیت کواجا گر کر کے بتایا ہے کہ ہر رائے قابل ہے، اچھی بات کی قدر کرناچا ہے اور اس پر عمل کر کے ہی فلاح دارین حاصل کی جاتی ہے، ہمیں تو فی الد نیاحسنة فی الاخر قد حسنه کا سبق دیا گیا جسے ہم پڑھتے تو ہیں لیکن عمل پیرانہیں ہوتے۔

#### تقريظ

# علامه ثاقب اكبر صاحب

سر براه البصيره ريسر چانشى ٹيوٹ، ڈپٹی سيکرٹری جزل ملی سيجہتی کونسل پاکستان

"اسلام ، جمہوریت اور آئین یا کتان " کے عنوان سے جو کتاب آپ کے ہاتھوں میں ہے چند اہم عصری، ساجی اور ساسی مسائل کی اصل پس منظر میں تفہیم کے لیے تحریر کی گئی ہے۔ دنیا میں ساسی حوالے سے آئینی حکومتوں کی تشکیل کے آغازسے لے کر آج تک مسلمان معاشر وں میں بعض ایسے گروہ موجود ہیں جو تاریخ کے کسی خاص موڑیر کھڑے رہ گئے ہیں اور وقت کے دھارے کے ساتھ ساتھ انھوں نے آگے سفر نہیں کیا۔ بیر کتاب دراصل ایسے افراد کا ہاتھ پکڑ کر انھیں تاریخ کی موجودہ شامراہ پر لانے کی ایک کوشش سے عبارت ہے۔ اس میں ماضی کی اصطلاحوں میں چھیے ہوئے بعض سیاسی اور مذہبی مفاہیم کی عصری اصطلاحوں سے مطابقت کو تلاش اور بیان کرنے کے لیے بڑی محنت کی گئی ہے۔ فکری جمود کبھی معاشرتی زوال کا باعث بنتا ہے اور کبھی شدت پیندی کاروپ دھارلیتا ہے۔ آج اسلامی معاشر وں میں اس حقیقت کے مظاہر دیکھے جاسکتے ہیں۔ یقیناً بہت سے افراد ایسے ہیں جواس طرز فکر اور اسلوب فہم سے متاثر تو ہیں لیکن اگر دلیل وبر ہان سے ان کی راہنمائی کی جائے تووہ اسلامی معاشر ےکے لیے مفید عنصر کی حیثیت سے اپنا کر دار ادا کر سکتے ہیں۔اس کے لیے ضروری ہے کہ صدر اول اسلام کے حکومتی مسائل کی تطبیق و تعبیر اس فکر و فہم کوسامنے رکھ کر کی جائے۔ پیش نظر تالیف اسی مقصد کے حصول کے دریے ہے للذااس کے لیے مواد کاانتخاب اسی پس منظر میں کیا گیا ہے۔اس کے لیے ہم برادران گرامی قدر جناب مولانا محمد اسرار مدنی اور جناب مولانا محمد جان اخونزادہ اور ان کے معاونین کوخراج تحسین پیش کرتے ہیں۔

یہاں یہ امر حاننا ضروری ہے کہ خاندانی اور انفرادی ملوکیت وآمریت کے بحائے آئینی حکومتوں کا قیام انسانی معاشر ہے کی ایک بہت بڑی پیش رفت ہے جسے عصر حاضر میں بیشتر قوموں نے ایک انسانی قدر کی حیثیت سے اختیار کر لیا ہے۔اسلامی تاریخ اور تعلیمات میں موجود خیر کے پہلوؤں سے دور حاضر میں استفادہ کے لیے ہم ضروری سمجھتے ہیں کہ ہماری دینی قيادت معاشرتي امور كو مقاصد شريعت اور اصول فقه كي اصل الاصول اصالة الإياحه كي روشني میں جانچے۔ البتہ یہ کیے بغیر چارہ نہیں کہ اصطلاحوں پر اصرار ہماری ایک مشکل ہے اگرچہ ہمیں لفظ کے بجائے مفہوم اور معنی پر اصرار کرنا جاہیے مثلًا قرآن وسنت میں "شوریٰ" کا کلمہ استعال ہوا ہے۔ رفتہ رفتہ یہ لفظ لغوی پہلو سے بڑھ کر مسلمانوں کے ساسی ادب میں اصطلاح کی شکل اختیار کر گیا۔ ہمیں آج کے دور میں اس کے لیے متبادل اصطلاحوں یا کلمات کو قبول کرنے میں ہیکچاہٹ کا شکار نہیں ہو نا جا ہیے۔اسلام چونکہ ایک آ فاقی، دائمی اور سرمدی دین ہے اس لیے اس نے اصولوں اور کلیات کے سہارے پیش رفت کا داخلی نظام وضع کیا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ بید دین مردور، مرمعاشرے اور مرفر دکے لیے قابل عمل ہے۔اسلام نے انسانی معاشرے کی بیشتر جزئیات کو ہدلتے حالات و شر ائط کی روشنی میں حل کرنے کے لیے راہنمائی کی ہے۔اگر ہم حقیقت دین کو اختیار کیے رکھیں تو ہمارا معاشر ہ داخلی طور پر جمود اور حکومتی سطح پر استبداد کا شکار نہیں ہو سکتا۔ جزئیات کو ماضی میں تلاش کرنا اپنے تئیں بھول تھلیوں میں ڈالنے کے متر ادف ہے کیکن شاید گاہے یہ کام ضروری ہو جاتا ہے، یہی ضرورت "اسلام، جمہوریت اور دستور پاکتان" کے مرتبین کو بھی درپیش ہے۔ انھوں نے معاصر افکار کی تطبیق و توجیہ کے لیے تاریخ اور ماضی کے مذہبی ادب سے جو استشادات پیش کیے ہیں وہ ہمارے دور کے ایک گروہ کی مذہبی ذہنی ساخت کے پیش نظر ہیں کہ شایداس طرح سے اس کی مشکل حل ہو جائے۔ ہماری رائے یہ ہے کہ مرتبین کے مقصد کو سامنے رکھا جائے اور مثالوں میں مناقشہ نہ کیا جائے تو جذبہ اصلاح سے سرشار تمام افراد ہماری طرح ان کی زحمات پر انھیں قدر دانی کا مستحق قرار دیںگے۔

#### جناب مامدمير صاحب

### كالم نگارروز نامه جنگ واينكر جيوڻي وي

اسلام اور جمہوریت کے موضوع پر بہت لکھا جاچکا ہے لیکن محترم محمد اسرار مدنی صاحب نے اسلام اور جمہوریت کے تعلق کو پاکستان کے تناظر میں سمجھے اور سمجھانے کی کوشش کی ہے۔ پاکستان اسلام کے نام پر قائم کیا گیا اور یہ ملک جمہوری جدوجہد کا نتیجہ ہے لمذا "اسلام، جمہوریت اور آئین پاکستان" کے عنوان سے اس کتاب میں کچھ اہم سوالات کے جوابات دیئے گئے ہیں۔ زیر نظر کتاب میں پاکستان کے نصور کے خالق ڈاکٹر محمد اقبال ؒ کے کچھ اشعار کے حوالے سے بیں۔ زیر نظر کتاب میں پاکستان کے نصور کے خالق ڈاکٹر محمد اقبال ؒ کے کچھ اشعار کے حوالے سے کچھیلائی گئی غلط فہمیوں کو بھی دور کرنے کی موثر کوشش کی گئی ہے۔ جمہوریت کے مخالفین کہتے ہیں کہ اقبال ؒ نے کہا تھا:

# تونے کیاد یکھانہیں مغرب کاجمہوری نظام چرہ روشن اندرون چنگیزسے ناریک تر

صاف نظر آرہاہے کہ ڈاکٹر محمدا قبال جمہوریت کے نہیں بلکہ مغربی جمہوریت کے ناقد تھے،
انہوں نے ایک دفعہ خود پنجاب اسمبلی کا انیکٹن لڑا تھا اور اس جمہوریت میں موجود کچھ خامیوں کا اندازہ ہوا، لہذا نومبر 1929 میں انہوں نے مسلم یونیورسٹی علی گڑھ میں اپنے خطبے میں روحانی جمہوریت کی بات کی۔ڈاکٹر محمدا قبال آیک ایسے جمہوری نظام کے حامی تھے جس میں پارلیمنٹ کے ذریعہ اجتہاد بھی کیا جاسکے۔اجتہاد صرف وہی کر سکتا ہے جسے دینی علوم پر دستر س حاصل ہو، لہذا میں کہا جاسکتا ہے کہ ڈاکٹر محمدا قبال پڑھے لکھے لوگوں کی پارلیمنٹ پر یقین رکھتے تھے۔ پاکستان کا آئین

اسلامی بھی ہے اور جمہوری بھی ہے، لیکن کچھ لوگ اس آئین کو غیر اسلامی کہتے ہیں۔ پاکستان کے آئین میں بہتری کی گنجائش موجود ہے، اس آئین پر اسکی روح کے مطابق عمل کیا جائے توآئین پر اعتراضات کرنے والوں کو خاموش کروانا بہت آسان ہے۔ علما کی بڑی اکثریت بادشاہت اور آمریت کواسلام کی ضد سمجھتی ہے۔ جمہوریت اسلام کے قریب ترین ہے۔ قرآن مجید کی سورہ شور کی میں مشورے کاذکر ہے۔

پارلیمنٹ صلاح مشورے کاارادہ ہے جہاں اکثریت رائے سے قانون سازی کی جاستی ہے۔ قرآن پاک نے پچھ اصول بنائے ہیں نظام حکومت بنا کر نہیں دیا۔ پچھ معاملات پر قرآن مجید کی خاموشی کوعلانے ''سکوت حکیمانہ'' قرار دیاہے تاکہ مسلمان بدلتے ہوئے حالات میں باہمی صلاح مشورے کے ساتھ اپنے معاملات کو خود بہتر بناتے رہیں۔ اس کتاب کے مطالعے سے فکر کی نئی راہیں تھلیں گی اور جمیں اپنے سیاسی نظام میں موجود خامیوں کو سمجھنے کے علاوہ انہیں دور کرنے کا ادراک بھی پیدا ہوگا۔ بقول اقبال '' جدا ہو دین سیاست سے تورہ جاتی ہے چنگیزی'' پاکستان کے ادراک بھی پیدا ہوگا۔ بقول اقبال '' جدا ہو دین سیاست سے تورہ جاتی ہے چنگیزی'' پاکستان کے آئین پر عمل درآمد حکم انوں سے مطالبہ کیا جائے کہ وہ آئین پر عمل درآمد کریں۔ آئین میں اسلام کے نفاذ کے راستے موجود ہیں۔ آئین اور جمہوریت کو غیر اسلامی قرار دے کر ریاست سے محاذ آرائی کی بجائے جمہوری انداز میں آئین پر عمل درآمد کرانے کی کوشش کی جائے تواسلام اور پاکستان دونوں کا بھلا ہوگا۔

#### تقريظ

### حضرت مولا نازابدالراشدي صاحب

ڈائر یکٹرالشریعة اکاد می گو جرانوالہ

جناب سرور کا نات صلی اللہ علیہ وسلم نے مکہ مکرمہ سے جمرت کرکے یثر ب کو اپنی قیام کاہ بنایا تو تھوڑے عرصہ میں ہی وہاں ایک ریاست و حکومت وجود میں آگئ، جس کا مرکز مدینة الرسول صلی اللہ علیہ وسلم تھا۔ اس ریاست و حکومت کو جناب نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی سربر اہی کا اعزاز حاصل تھا، جبکہ جناب نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی سیادت میں اس ریاست و حکومت نے صرف دس برس میں پورے جزیرة العرب کو اپنے حصار میں لے لیا۔ اس ریاست و حکومت کی اساس جبر و تسلط پر نہیں بلکہ مفاہمت و مکالمہ پر تھی جو یثر ب کے دو قبائل کے ساتھ ہجرت کے تین سال سے قبل جاری تھا اور بیعت عقبہ اولی اور بیعت عقبہ ثانیہ اسکے اہم مراحل تھے۔ پھریٹر ب کے دیگر قبائل کے ساتھ جن میں یہود اور مشرکین شامل تھے، مذاکرات و معاملات کے نتیج میں اسیثاق مدینہ الوجود میں آیا جوریاست مدینہ کا دستور و تانون قرار پایا۔ اسی طرح جناب نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے وصال کے بعد جب انحلافت النہ خانیہ کے نظام کا آغاز ہوا اور نظم خلافت نے جزیرۃ العرب کی اس ریاست و حکومت کو روم و ایران اور افریقہ و ایثیا کی وسعوں تک پھیلادیا تو اس خلافت کی بنیاد بھی خاند انی استحقاق یا عسکری قبضہ پہیں تھی بلکہ خلیفہ اول کا انتخاب مدینہ منورہ کے مختلف قبائل اور گروہوں کے در میان نہیں تھی بلکہ خلیفہ اول کا انتخاب مدینہ منورہ کے مختلف قبائل اور گروہوں کے در میان مذاکرات اور مکالمہ کے ذریعہ امت کی اجہائی صوابہ یہ کی اساس پر ہوا تھا۔

اس نظام میں شہریوں کو درجہ بدرجہ رائے دہن کے حق کے ساتھ ساتھ حکر انوں کے احتساب اور نفذوجرح کا حق بھی حاصل تھا اور وسیع ترریاسی نظام نے ملت کے تمام طبقات، شعبوں اور دائروں کا احاطہ کر لیا تھا جبکہ اس ریاست و حکومت میں سوسا کئی کے نادار، ضرورت مند، معذور اور مستحق افراد و طبقات کی کفالت بھی اس کی ذمہ داریوں میں شامل تھی جس نے اسلامی ریاست کو ایک آئیڈیل اویلفیئر اسٹیٹ ااکی حیثیت دے دی تھی۔ دور نبوی صلی اللہ علیہ وسلم اور خلافت راشدہ کے ان حکومتی وریاستی دائروں اور اصولوں کو آج کے دور میں پیش کرنے کیلئے بعض حلقوں نے جدید سیاسی، معاشی اور ساجی اصطلاحات کا سہار الیا تواس سے اسلامی ریاست و حکومت کے خدو خال کے حوالہ سے کنفیوژن پیدا ہو گیا جے شعوری یا لاشعوری طور پر بلاوجہ مسلسل پھیلایا جارہا ہے۔

اس پس منظر میں ریاست و حکومت کے مروجہ مفاہیم اور اسلامی حکومت و خلافت کے اصولوں، دائروں اور طریق کار کے بارے میں پیدا ہوجانے والے شکوک و شبہات کا از الہ اور خلافت راشدہ کے اصولوں اور طریق کار کو اصلی شکل میں پیش کرنا اہل علم کی ذمہ داری اور مختلف ارباب فکر و دائش اس کیلئے مصروف عمل ہیں۔ ہمارے فاضل دوستوں جناب اسرار مدنی، تخمید جان اور ان کے رفقاء نے زیر نظر کتاب میں اسی کاوش کو آگے بڑھایا ہے اور متعلقہ امور و مسائل پر علمی و فکری انداز میں گفتگو کی ہے جو اس مسئلہ کو سمجھنے کیلئے کافی حد تک معاون ہوسکتی ہے۔

دعا گو ہوں کہ اللہ رب العزت اس محنت کو قبول فرمائیں اورزیادہ سے زیادہ لو گوں کیلئے نفع بخش بنائیں۔ آمین

### جناب مجيب الرحمان شامي صاحب

چيف ايڈيٹرروزنامه پاکستان، تجزيه کاردنيائی وی

مجلس تحقیقات اسلامی کی اس کاوش کی تعریف کی جانی چاہیے کہ اس نے جمہوری نظام اور یا کتان کے دستور کا ایک سنجیدہ جائزہ لینے کا اہتمام کیا ہے۔ زیر نظر کتاب کے کسی جز سے اختلاف کیا جاسکتا ہے لیکن اس سے اختلاف نہیں کیا جاسکتا کہ آج کی یا کتانی سیاست اور صحافت کے مروجہ اسلوب سے حتی الامکان گریز کرتے ہوئے دلیل کے ساتھ بات کی گئی ہے۔ پڑھنے والوں کو اس سے بڑی رہنمائی ملے گی اور وہ اجتماعی عصری مسائل کو سیجھنے اور اس پر غور کرنے کے قابل ہو سکیں گے۔ اجتماعی زندگی کو نہ تو دعوؤں اور وعدوں سے منظم کیا جاسکتا ہے نہ ہی تاریخی حوالے دے دے کر ہم اینے آج کے مسائل کو چنگیاں بجا کر حل کر سکتے ہیں۔ صنعتی انقلاب کے بعد معاملات بہت پیچیدہ ہو چکے ہیں، ان کاسامنا کرنے کے لئے جدید و قدیم پر گہری نظرر کھنے کی ضرورت ہے۔اجتہادی بصیرت سے کام لینے کے لئے اپنے فقہی سرمائے کے ساتھ ساتھ جدید سیاسیات اور معاشیات کاعلم حاصل کرنالاز می ہے۔ مجھے خوشی ہے کہ جمہوری نظام اور اس کے اصولوں پر سطحی بحث کے بحائے فکر انگیز سوالات اٹھائے گئے ہیں۔ سودی نظام پر غور کرتے ہوئے بھی بیریات مد نظر رکھنا ہو گی کہ بیریورے عالم اسلام کامسکلہ ہے، کسی ایک ملک کانہیں۔ الحمد للداس کے بارے میں یا کتان کے علمائے کرام نے مثبت اقدامات کئے ہیں اور الی ادارہ سازی میں مدد دی ہے، جو ایک نٹے نظام کی بنیاد رکھ سکیں۔ غیر سودی بنکاری نے اینے آپ کو منوایا ہے اور اب اسے کتابی بات کہہ کر نظر انداز کرنا ممکن نہیں رہا۔ مجھے امید ہے کہ مجلس تحقیقات اسلامی عرق ریزی جاری رکھے گی اور پاکتانی معاشرے کو اسلامی اقدار سے ہم آ ہنگ کرنے میں اس کی مساعی (انشاء اللہ) ضرور بارآ ور ہوں گی۔

# جناب لياقت بلوج صاحب

#### سيكر ٹرى جزل جماعت اسلامى پاکستان

"اسلام ، جمہوریت اور آئین پاکتان" کا مسودہ ملاحظہ ہوا، یہ اسلام دشمن قوتوں کے پھیلائے ہوئے بہت سارے مغالطوں کور فع کرنے کا ایک مجرد نسخہ ہے۔ دین اور دنیا الگ الگ بیں، سیاست اسلام سے الگ ہے۔ نیز جمہوریت کفر ہے اور اسلام میں انتخابات کا تصور ہی نہیں۔ اسی طرح کے اور بہت سارے مغالطے دانستہ طور پر اسلام کے خلاف پھیلائے گئے ہیں۔ نہیں۔ اسی طرح کے اور بہت سارے مغالطوں کا شکار ہوئے ہیں۔ یہ ایک المیہ ہے کہ جس دین کی عام مسلمان تو کجا، علاء تک ان مغالطوں کا شکار ہوئے ہیں۔ یہ ایک المیہ ہے کہ جس دین کی بنیادی تعلیم یہ ہوکہ " دنیا آخرت کی کھیتی ہے" ۔ اس کے مانے والے یہ سمجھ بیٹھیں کی دنیا، دین سے الگ ہے یا یہ کہ اسلام اور سیاست ایک دوسرے کے متضاد ہیں۔ پھر جو ملک غالب مسلم اکثریت کے ساتھ " پاکتان کا مطلب کیا، لا الہ الا اللہ "کے نعرے کی بنیاد پر معرض وجود میں آیا ہو، وہاں اسلام اور جمہوریت کے حوالے سے سوالات کھڑے کردئے جائیں۔

اسلام دشمنوں کا یہ زمریلا پروپیگنڈااس کئے سرایت کرگیا کہ اسلام کے صدیوں کے انحطاط و تعطل نے ہمارے ذہنوں میں ''مغربی جمہوریت ''اور "اسلامی جمہوریت" کو گڈمڈ کر دیا ہے۔ ہمارے ذہنوں سے یہ تصور محوہو کررہ گیا ہے کہ "اسلام ایک ممکل ضابطہ حیات ہے"۔ کیونکہ ایک طویل عرصہ سے اسلام ہماری اجتماعی زندگیوں میں نہ رہااور ہم دنیا پر اللہ کے باغیوں کے خودساختہ نظاموں کے غلام بن کررہ گئے۔ جن کا واحد مہدف انسان کی "دنیا" ہی تھا۔ وہ اسلام

کو اپنے لئے ایک خطرہ سمجھتے تھے۔اس لئے انہوں نے مسلمانوں کو نہ صرف عملی طور پر اپناغلام بنایا بلکہ علمی طور پر بھی مسخر کرنے کی کوشش کی۔ کو تاہ نظر مسلمان ان نظاموں کو ''سکہ رائج الوقت '' کے طور پر قبول کر بیٹھے۔ نتیجاً صدیوں کی اس روش نے مسلمانوں کو ذہنی طور پر بھی غلام ابن غلام بنا کرر کھ دیا۔

آج ہم اسلام کی جمہوری روایات کو بھول کر، جمہوریت کو محض مروجہ "مغربی جمہوریت" پر محمول کر لیتے ہیں اور اسلامی جمہوریت سے بد ظن ہو جاتے ہیں۔ جس طرح غیر مسلم ،عام مسلمانوں کے رویوں کو دیکے کر دین اسلام سے دور ہیں۔ اس میں قصور نہ اسلام کا ہے اور نہ ہی جمہوریت کا ہے۔ حالانکہ اسلام کے جمہوری مزاج کے حوالے سے خلافت راشدہ کے عملی نمونوں میں ہمارے لئے بحر پور رہنمائی موجود ہے لیکن ہم اسے ازکار رفتہ قرار دے کر نظر انداز کئے ہوئے ہیں اور مجر د" جمہوریت" اور "سیاست" کولے کر باہم دست و گریباں ہیں۔ خلافت راشدہ سے ہمیں اسلامی نظام حکومت کے لئے جو بنیادی تین اصول ملتے ہیں وہ اس کے ظریقہ کار اور اس کو آگے متعلق ہیں۔ چاروں خلفائے اس کے قیام، اس کے طریقہ کار اور اس کو آگے متعلق ہیں۔ چاروں خلفائے

حلاقت راسدہ سے بی اسلای لظام عومت کے سے بوبمیادی بن اصول سے بیل وہ اس کے قیام، اس کے طریقہ کار اور اس کو آگے منقل کرنے کے متعلق ہیں۔ چاروں خلفائے راشدین کے تقرر سے ثابت ہے کہ انہوں نے اپنی اپنی نامزدگی کے بعد اس وقت تک حلف نہیں لیا جب تک مر مقام سے عام و خاص کی بیعت کی اطلاع نہیں آئی۔ کیا آج کی "مغربی جمہوریت" اس اسلامی جمہوریت کا پر تو تک بھی پیش کر سکتی ہے۔ پھر بحثیت حکم ان چاروں خلفائے راشدین کا طرز حکومت جس طرح خوف خدا اور فکر آخرت کے عملی نمونے ہمارے سامنے رکھ رہا ہے، کیا موجودہ مر وجہ مادہ پر ستانہ "مغربی جمہوریت" پر اس کا شائبہ تک بھی کیا جاسکتا ہے! کیا آج انسانوں کے کشوں کے پشتے لگانے والے بھیڑ ہے، فرات کے کنارے ایک جاسکتا ہے! کیا آج انسانوں کے کشوں کے وقعہ میں۔ اس سے بڑا اسلامی جمہوریت کا نمونہ پیاسے کتے کے مرنے پر اپنے آپ کو ذمہ دار سمجھ سکتے ہیں۔ اس سے بڑا اسلامی جمہوریت کا نمونہ

اور کیا پیش کیا جاسکتا ہے کہ بھرے مجمع میں حکمران کے لباس پر سوال اٹھتا ہے اور انہیں وضاحت کے لئے اپنے بیٹے کو پیش کرنا پڑتا ہے۔

خلافت راشدہ میں انتقال اقتدار کے جو نمونے موجود ہیں وہ آج کی موروثی جمہوریت کے منہ پر طمانچے سے کم نہیں۔ حضرت صدیق اکبڑ کے بیٹے حضرت عبداللہ بن ابی بکڑ موجود ہیں اور اکبر صحابہ میں سے ہیں۔ لیکن نامزدگی حضرت عمر فاروق کی ہوتی ہے۔ اسی طرح ان کے بیٹے حضرت عبداللہ بن عمر موجود تھے اور یہ بھی اکابر صحابہ میں سے تھے۔ مگر نامزدگی حضرت عثان عثی کی ہوتی ہے۔

تاریخ گواہ ہے کہ حضرت عثان غی اور حضرت علی نے بھی اپنے کسی رشتہ دار کو نامزد نہیں کیا حالانکہ حضرت علی کے دو بیٹے جو نواسہ رسول بھی تھے ، موجود تھے۔ حضرت عثان غی نے توانقال افتدار کے حوالے سے کمال کی مثال قائم کی ہے۔ باہر باغی محاصرہ کئے گھڑے ہیں اور یہ محاصرہ چالیس دن تک طویل ہوگیا ہے۔ ان باغیوں کا مطالبہ ،آپ کی افتدار سے دستبر داری کا تھا۔ اکابر صحابہ ان باغیوں سے جنگ کی اجازت طلب کررہے تھے، لیکن آپ نے نہ جنگ کی اجازت دی اور نہ ہی دستبر دار ہوئے بلکہ جام شہادت نوش کرنے کو ترجیح دی۔ ایک نہ جنگ کی اجازت دی اور نہ ہی دستبر دار ہوئے بلکہ جام شہادت نوش کرنے کو ترجیح دی۔ ایک طرف خوف خدالاحق تھا تو دوسری طرف فکر آخرت دامن گیر تھی، کیونکہ دستبر داری کا مطلب ان باغیوں کو افتدار منتقل کرنا تھا اور جنگ کی اجازت امت میں خونریزی کا باعث بن سکتی تھی۔ یہ بیں اسلامی تعلیمات کے مطابق اقتدار کی امانت کی حفاظت اور اس کو منتقل کرنے کے مطابق اقتدار کی امانت کی حفاظت اور اس کو منتقل کرنے کے مونے۔

کتاب "اسلام ، جمہوریت اور پاکستان" اسلام کے بطور نظام حیات ،انحطاط و تنزل کے اس دور میں ایک نقارہ ہے اور امت مسلمہ کے لئے مینارہ ٹابت ہوسکتی ہے۔ اگر مسلمان اسلامی جمہوریت کے واضح فرق کو سمجھ لیں کہ مغربی جمہوریت کے تین بنیادی

اصول "حکومت عوام کی، عوام کے لئے، عوام کے ذریع "کے مقابلہ میں اسلامی جمہوریت کی بنیاد" اللہ کی حکومت، عوام کے لئے، عوام کے ذریع "بیں۔ اسلام کا منشا اول و آخر "اللہ کی جکومت" کا ہی قیام ہے اور یہ خلفائے راشدین کی پیروی میں عوام ہی کے لئے ہوگی اور قائم بھی عوام ہی کے ذریعے ہوگی۔

اس کتاب میں "حکومت عوام کے لئے" لیعنی رفاہ عامہ اور فلاح عامہ کے تناظر میں اسلامی جمہوریت اور مغربی جمہوریت کے مشتر کہ اہداف کو انچھے انداز سے اجاگر کیا گیا ہے۔ پھر مر وجہ مغربی لادین جمہوریت کی کلی تکفیر کی آئر میں ،اسلام کے اندر جمہوری اقدار کی نفی کا بھی ایک اچھا محاکمہ پیش کیا گیا ہے۔ دستور پاکتان ، مقدّہ او راسلامی قوانین کی تیاری اور نفاذ کے متعدد اداروں کے حوالے سے پھیلائے گئے مغالطوں کو بھر پور طریقے سے رفع کیا گیا ہے۔آخر میں پاکتان کے اندر اسلامی نظام کے نفاذ کے لئے ،اب تک اٹھائے گئے تدریجی اقدامات کی میں پاکتان کے اندر اسلامی نظام کے نفاذ کے لئے ،اب تک اٹھائے گئے تدریجی اقدامات کی کے ۲۲ متفقہ دستوری نکات خصوصی اہمیت کے حامل ہیں۔انہی دوبنیادی دستاویزات کی روشی ہی میں بعد میں بعد میں 1941ء اور ۲۵ ا

محد اسرار مدنی صاحب کی کتاب "اسلام، جمہوریت اور پاکتان" کاخیر مقدم کرتے ہوئے تو قع ہے کہ عصر حاضر میں اسلامی نظام کے نفاذ کے حوالے سے جوالجھنیں اور شبہات بعض مسلمانوں کے ذہنوں میں موجود ہیں، اس کتاب کے مطالعہ سے کافی حد تک ان کی تشفی ہو جائے گی۔

# فهرست مراجع نه پير

| ناثر انتظیم                           | معنف                            | كتابكانام                         | نمبرشار |
|---------------------------------------|---------------------------------|-----------------------------------|---------|
| مدرسه نصرة العلوم گو جرانواله         | مولانا حسين احمد مد في ً        | خطبات صدارت                       | -       |
| جميعه پبلی کیشنزلا ہور                | مولانا حسين احمد مد في ّ        | متحده قوميت اوراسلام              | ۲       |
| طيب پېلشر زلامور                      | ڈاکٹر شجاعت علی سند ھلوی        | خطبات جمعیت علمائے ہند            | ٢       |
| مكتنبه جمال اردو بإزار لا مور         | مولاناا بوالكلام آزاد           | اسلام میں آزادی کا تصور           | ۲.      |
| مكتنبه جمال اردو بازار لامور          | مولاناا بوالكلام آزاد           | مسكه خلافت                        | 3       |
| سندھ سا گرا کیڈ می لاہور              | مولا ناعبيدالله سند حليَّ       | شاه ولی الله اور انگی سیاسی تحریک | 7       |
| بيكن بگس ملتان                        | ڈاکٹر محمد حمیداللہ             | رسول کی حکمر انی اور جانشینی      | 4       |
| مكتبه معارف القرآن كراچي              | مولانامفتى تقى عثانى            | اسلام اور سياسى نظريات            | ٨       |
| مكتبه الرسالة نئي د ہلی انڈیا         | مولاناوحيدالدين خان             | دین کی سیاسی تعبیر                | 9       |
| سندھ سا گرا کیڈ می لاہور              | پروفیسر محمد سرور               | ار مغان شاه ولی الله              | 1+      |
| مكتبه الرسالة نئي دبلى انڈيا          | مولاناوحيدالدين خان             | تعبير کی غلطی                     | Ξ       |
| الفيصل ار د و بإزار لا هو ر           | مولا ناحمه الانصاري             | اسلام كانظام حكومت                | 11      |
| موتمر المصنفين دارالعلوم حقانيه اكوڑه | مولاناعبدالباقى حقانى           | اسلامی حکمر انول کے اوصاف واخلاق  | ı۳      |
| مر كزالبحوث الاسلامي مر دان           | مفتى عبيدالرحمن                 | اصول تكفير                        | ١۴      |
| اسلامک پبلی کیشنز                     | مولاناسيد ابوالا على مود ود يَّ | اسلامی ریاست (فلسفه نظام کاراور   | 10      |
|                                       |                                 | اصول حکمرانی)                     |         |

# آئین پاکستان اور اسلامائزیشن سے متعلقه کتب

| ناشر / تنظيم                               | مصنف                       | كتابكانام                        | نمبرشار |
|--------------------------------------------|----------------------------|----------------------------------|---------|
| منشورات، منصوره ملتان روڈ لا ہور           | پروفیسر خورشیداحمد         | پارلیمنٹ، دستوراور عدلیہ         | 1       |
| كتاب محل لا هور                            | ڈاکٹر مشاق احمہ            | جهاد مزاحمت اور بغاوت            | ۲       |
| الشريعه اكيدً مي گو جرانواله               | مولا ناعمار خان ناصر       | ماهنامهالشريعه (جهاد كلاسيكي و   | ٣       |
|                                            |                            | عصری تناظر میں )                 |         |
| جمهوری پبلی کیشنز                          | سلمان عابد                 | د ہشتگر دیا یک فکری مطالعہ       | ۴       |
| پنجاب کریکولم اینڈ ٹیکسٹ بک بور ڈلا ہور    | اکیڈ مک بک                 | سو کس                            | ۵       |
| جامعه احتشاميه جيكب لائن كراچي             | مولانا تنويرالحق تھانوی    | ماہنامہ حق نوائےاحتشام کراچی     | ۲       |
|                                            |                            | (دستور پاکستان نمبر)             |         |
| جامعه احتشاميه جيك لائن كراچي              | مولانا تنويرالحق تقانوي    | ماہنامہ حق نوائے احتشام کراچی    | ۷       |
|                                            |                            | (پاکستان نمبر)                   |         |
| البلاغ ٹرسٹ لا ہور                         | پروفیسر خورشیداحمد         | ماهنامه ترجمان القرآن            | ٨       |
| الشريعها كيدً مي گو جرانواله               | مولا نازا ہدا لراشدی       | ماهنامه الشريعه گوجرانواله       | 9       |
| فَكْشُن ہاؤس،لا ہور، كراچى                 | ڈاکٹر مبارک علی            | سه ماین تاریخ (شاره ۵۴)          | 1+      |
| شریعه اکید می اسلام آباد                   | ڈاکٹر شہزاد اقبال شام      | د ساتير پاکستان کی اسلامی د فعات | 11      |
| هدی بک حیدرآبادانڈیا                       | مولانا خالد سيف الله       | اسلام اور جدید فکری مسائل        | 11      |
|                                            | رحمانی                     |                                  |         |
| دىمى <u>ڈ</u> يافاونڈ <sup>يش</sup> نلامور | محد اسرار مدنی، محمد جان   | علم شهریت                        | Im      |
|                                            | اخونزاده                   |                                  |         |
| مجمع البحوث الاسلاميه الازهر مصر           | د كتوراحمدالطيب شيخالاز هر | تضحيح المفاهم                    | ۱۳      |

# جمہوریت/آئین پاکستان کے متعلق تنقیدی کتب

| ناشر التنظيم                  | مصنف                    | كتابكانام                     | تمبرشار |
|-------------------------------|-------------------------|-------------------------------|---------|
| كتاب محل لا مور               | د س مصنفین              | اسلام ياجمهوريت               | 1       |
| مكتبه السلام، وسن پوره لا ہور | مولا ناعبدالرحمن كيلانى | خلافت وجمهوريت                | ۲       |
| مكتبه حقانيه                  | مولا ناعبدالباقى حقانى  | اسلام كانظام سياست وحكومت     | 1       |
| تحريك طالبان پاكستان          | ابو مخذوره              | جہاداسلامی میں غنائم کی اقسام | 3       |
| مكتبه ربانيه                  | مولا نانورالحدي         | کیا ہمارآ نین اسلامی ہے؟      | 3       |
| تحريك طلباوطالبات آزاد كشمير  | حافظ عبدالرحمن غازي     | لال مسجد کی داستاں بزبان      | 7       |
|                               |                         | شهداوغازيان                   |         |
| ادارة السحاب                  | ڈاکٹرایمن انظواہری      | الوثيقة السياسية              | ۷       |
| ادارة السحاب                  | ڈاکٹرایمن انظواہری      | سپيده سحر يا طمثما ناجراغ     | ٨       |
| ادارةالسحاب                   | مولا ناعاصم عمر         | د جال اور ظهورامام مهدیٌ      | 9       |
| ادارة السحاب                  | مولا ناعاصم عمر         | دین اسلام یادین جمهوریت ؟     | 1•      |
| حزبالتحرير                    | عبدالقديم زلوم          | جمہوریت نظام کفرہے            | 11      |

# ياداشت

| •••     |
|---------|
| <br>••• |
|         |
| <br>••• |
| •••     |
| •••     |
| <br>••• |
|         |
| •••     |

| <br> |
|------|
| <br> |
|      |